

السَّرِّيلُاجَغِفَمُ رَضَى الْجِعَلِيُّ الْكَثِيرِ الْمَعَلِيلِيُّ الْكَثِيرِ الْمِثْنِيلِ الْمِثْنِيلِيلِيُّ

الجرج الثاليث عشق

المنطقة الشائلة المنطقة

مرد و العرب المرد المرد

# جميع الحقوق محفوظ تالمُولف لالطبعت تُرلالاُدُي ١٤٣٦هـ- ٢٠١٥م

المرجَكُ زُ الابِسُ لَا فِي الدِّرَاسُ ابْ

لبنان - بيروت - الضاحية الجنوبية - أوّل حي ماضي بناية حجازي - ط1 - تلفاكس: 00961.1.274519





# الفصل الثاني: حصارأم فرار؟!..

# ابن عقيل إلى قصر ابن زياد:

عن عبد الله بن خازم قال:

أَنَا وَاللهِ رَسولُ ابنِ عَقيلِ إِلَى القَصرِ، لِأَنظُرَ إِلَى ما صارَ أَمرُ هانِي، قالَ: فَلَمّ أَنَا وَاللهِ رَسولُ ابنِ عَقيلِ إِلَى القَصرِ، لِأَنظُرَ إِلَى ما صارَ أَمرُ هانِي، قَلَمٌ فَكُمّ فُرسي، وكُنتُ أَوَّلَ أَهلِ الدَّارِ دَخَلَ عَلَى مُسلِمِ بِنَ عَقيل بِالخَبْرِ، وإذا نِسوَةٌ لُمُرادٍ مُجْتَمِعاتٌ يُنادينَ: يا عَثرَتاه! يا ثُكلاه!

فَدَخَلتُ عَلَى مُسلِمِ بنِ عَقيلٍ بِالخَبَرِ، فَأَمَرَنِي أَن أُنادِيَ فِي أَصحابِهِ، وقَد مَلاً مِنهُمُ الدّورِ حَولَهُ، وقَد بايَعَهُ ثَمَانِيَةَ عَشَرَ أَلفاً، وفِي الدّورِ أربَعةُ آلافِ رَجُلٍ. فَقالَ لِي: نادِ: «يا مَنصورُ أَمِت».

فَنادَيتُ: «يا مَنصورُ أَمِت».

وتنادى أهلُ الكوفَةِ فَاجتَمَعُوا إِلَيهِ، فَعَقَدَ مُسلِمٌ لِعُبَيدِ اللهِ بنِ عَمرِو بنِ عُزيرٍ الكِنديِّ [في الأخبار الطوال: عَبدِ الرَّحمنِ بنِ كَريزٍ الكِنديِّ ] عَلى رَبعِ كِندَةَ ورَبيعَةَ [وعند الخوارزمي: وقَدَّمَهُ أمامَ الخَيلِ]، وقالَ: سِر أمامي فِي الخَيلِ.

ثُمَّ عَقَدَ لِسُلِمِ بنِ عَوسَجَةَ الأَسدِيِّ عَلى رُبعِ مَذحِجٍ وأَسَدٍ، وقالَ: إنزِل فِي الرِّجالِ فَأَنتَ عَلَيهِم.

وعَقَدَ لِأَبِي ثُمَامَةَ الصَّائِدِيِّ [في الأخبار الطوال: الصَّيداوِيِّ] عَلى رُبعِ تَمَيم وهَمدانَ.

وعَقَدَ لِعَبَّاسِ بنِ جُعدَةَ الجَدَلِيِّ عَلى رُبع المَدينَةِ [في الأخبار الطوال:

عَلَى قُرَيشٍ وَالأَنصارِ، فَتَقَدَّموا جَميعاً حَتَّى أحاطوا بِالقَصرِ، وَاتَّبَعَهُم هُوَ في بَقِيَّةِ النَّاس].

ثُمَّ أَقبَلَ نَحوَ القَصِرِ [في الرواية عن الباقر «عليه السلام»: أن مسلمً سار في القلب] [وعند الخوارزمي: وأقبَلَ مُسلِمٌ يَسيرُ حَتَّى خَرَجَ في بَنِي الحَرثِ بنِ كَعبٍ]، فَلَمَّا بَلَغَ ابنَ زِيادٍ إقبالُهُ، تَحَرَّزَ في القَصرِوعَلقَّ الأَبوابَ(١).

# وفي الأخبار الطوال:

وكانوا مِقدارَ مِئتَي رَجُل، فَقاموا عَلى سورِ القَصرِ يَرمونَ القَومَ بِالمَدَرِ وَكَانُوا مِقدارَ مِئتَي رَجُل، وَالنَّشَّابِ، ويَمنَعونَهُم مِنَ الدُّنُوَّ مِنَ القَصرِ، فَلَم يَزالوا بِذلِكَ حَتَّى أَمسَوا (٢).

# وفي رواية المفيد عن عبد الله بن خازم قال:

فَعَقَدَ مُسلِمٌ لِرُؤوسِ الأَرباعِ عَلَى القَبائِلِ: كِندَة، ومَذحِجٍ، وأسَدٍ، وتَميمٍ،

(۱) تاریخ الأمم والملوك ج ص ۳۵۸ و ۳۵۰ و (ط الأعلمي) ج ٤ ص ۲۷۰ وموسوعة الإمام الحسین ج ۳ ص ۱۲۷ و ۱۲۸ عنه، وعن مقاتل الطالبیین ص ۱۰۳ و (ط المکتبة الحیدریة) ص ۷۰ والکامل في التاریخ ج ٤ ص ۳۰ وراجع: الأخبار الطوال ص ۲۳۸ ومقتل الحسین للخوارزمي ج ۱ ص ۲۰۱ والفتوح لابن أعثم ج ٥ ص ٤٩ و تهذیب الکمال ج ٦ ص ۲۲۱ و تهذیب التهذیب ج ١ ص ٥٩٠ و والإصابة ج ٢ ص ۷۰ وسیر أعلام النبلاء ج ٣ ص ۷۰ و لواعج الأشجان ص ۲۵ و ۳۵ و تاریخ الکوفة ص ۳۳۶ و ۲۳۰ و نهایة الأرب ج ۲ م ۳۹ و ۳۹۲ و ۳۹۷ وغیر ذلك.

(٢) الأخبار الطوال ص٢٣٨.

وهَمدانَ. وتَداعَى النّاسُ وَاجتَمَعوا، فَما لَبِثنا إلّا قَليلاً حَتَّى امتَلاً المَسجِدُ مِنَ النّاسِ وَالسّوقِ، وما زالوا يَتَوَثَّبونَ حَتَّى المَساءِ، فَضاقَ بِعُبَيدِ اللهِ أمرُهُ، وكانَ أكثَرُ عَمَلِهِ أن يُمسِكَ بابَ القَصرِ، ولَيسَ مَعَهُ فِي القَصرِ إلّا ثَلاثونَ رَجُلاً مِنَ الشُّرَطِ، وعِشرونَ رَجُلاً مِن أشرافِ النّاسِ، وأهلُ بَيتِهِ وخاصَّتُهُ (۱).

# وعند الخوارزمي:

أَقبَلَ مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ فِي وَقتِهِ ذلِكَ، ومَعَهُ ثَمانِيَةَ عَشَرَ أَلْفاً أَو يَزيدونَ، وبَينَ يَديهِ الأَعلامُ وَالسِّلاحُ الشَّاكُ، وهُم فِي ذلِكَ يَشتِمونَ ابنَ زِيادٍ ويَلعَنونَ أَباهُ(٢).

### وعند ابن كثير وغيره:

وكانَ مَعَهُ المُختارُ بنُ أبي عُبَيدٍ ومَعَهُ رايَةٌ خَضراءُ، [و] عَبدُ اللهِ بنُ نَو فَلِ بنِ الحارِثِ بِرايَةٍ حَمراءَ [وعَلَيهِ ثِيابٌ حُمرٌ]، فَرَتَّبَهُم مَيمَنةً ومَيسَرَةً، وسارَ هُوَ بِنِ الحارِثِ بِرايَةٍ حَمراءَ [وعَلَيهِ ثِيابٌ حُمرٌ]، فَرَتَّبَهُم مَيمَنةً ومَيسَرَةً، وسارَ هُو فِي القَلبِ إلى عُبيدِ الله، وهُو (يعني: عُبيدِ الله) يَخطُبُ النّاسَ في أمرِ هانِئٍ ويكُدرِ هُمُ من الاختلاف، وأشراف النّاسِ وأُمَراؤُهُم تَحتَ مِنبَرِهِ.

<sup>(</sup>۱) الإرشاد ج٢ ص٥٥ و ٥٢ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٤٨ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٩٧ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص١٩٧ وإعلام الورى ج١ ص١٤١ والفتوح لابن أعثم ج٥ ص٩٤ ومروج الذهب ج٣ ص١٧ وتجارب الأمم ج٢ ص٨٤ وروضة الواعظين ص١٧٤ ولواعج الأشجان ص٥٩٠ وأعيان الشيعة ج١ ص٥٩٥ والفوائد الرجالية ج٤ ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) مقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٠٦ والفتوح لابن أعثم ج٥ ص٤٩.

فَبَينَما هُوَ كَذلِكَ إِذ جاءَتِ النَّظَّارَةُ يَقولُونَ: جاءَ مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ، فَبادَرَ عُبَيدُ الله فَدَخَلَ القَصرَ ومَن مَعَهُ، وأغلقوا عَليهِمُ البابَ(١).

## حصار القصر:

# عن عبّاس الجدلي:

خَرَجنا مَعَ ابنِ عَقيلٍ أربَعَةَ آلافٍ، فَما بَلَغنَا القَصرَ إلّا ونَحنُ ثَلاثُمِئَةٍ! قالَ: وأقبَلَ مُسلِمٌ يَسيرُ فِي النّاسِ مِن مُرادٍ حَتّى أحاطَ بِالقَصرِ، ثُمَّ إنَّ النّاسَ تَداعَوا إلَينا وَاجتَمَعوا، فَوَالله ما لَبِثنا إلّا قَليلاً حَتَّى امتلاً المَسجِدُ مِنَ النّاسِ وَالسّوقُ، وما زالوا يَثوبونَ حَتَّى المَساء، فَضاقَ بِعُبَيدِ الله ذَرعُهُ، وكانَ كِبرُ أمرِهِ أن يَتَمسَّكَ بِبابِ القَصرِ، ولَيسَ مَعَهُ إلّا ثَلاثونَ رَجُلاً مِن الشَّرطِ، وعِشرونَ رَجُلاً مِن أشرافِ النّاس، وأهلُ بَيتِهِ ومَواليهِ (٢).

(۱) البداية والنهاية ج ۸ ص ۱۰۵ و (ط دار إحياء التراث) ج ۸ ص ۱٦٦ وراجع: مقتل الحسين للخوارزمي ج ۱ ص ۲۰٦ والفتوح لابن أعثم ج ٥ ص ٤٩ وتاريخ الأمم والملوك ج ٥ ص ٣٦٨ و ٣٨١ و (ط الأعلمي) ج ٤ ص ٢٧٥ ومقاتل الطالبيين ص ۲۰۱ و (ط المكتبة الحيدرية) ص ٧٠ والعوالم، الإمام الحسين ج ١٧ ص ١٩٧ والإرشاد للمفيد ج ٢ ص ٥ و و و حار الأنوار ج ٤٤ ص ٣٤٨ وأعيان الشيعة ج ١ ص ٩١ و والفوائد الرجالية ج ٤ ص ٢٥ ولواعج الأشجان ص ٥٢ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص ٤٠ و ١٤.

(٢) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٧٥ و ٢٧٦ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٤٣ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٣٠ والكامل في

وفي حين نجد أن المسعودي يقول: إنه لما نادى «يا مَنصورُ أَمِتْ» اجتمعَ إليهَ فِي وقَت واحدِ ثِهانيةِ عَشَرَ ألف َ رَجُلِ<sup>(١)</sup>.

نجد البلاذري وغيره يقولون: لَم يَجتَمِع إلَيهِ إلّا أَربَعَةُ آلافِ رَجُلٍ، فعبأَهُمَّ ثُم زُحَّفَ نحو القصر، وقد أغلق عُبيدُ الله بنُ زِيادٍ أبوابَهُ، ولَيسَ مَعَهُ فيهِ إلّا عِشرونَ مِنَ الوُجوهِ، وثَلاثونَ مِنَ الشُّرَطِ(٢).

### القتال وجرح مسلم:

### عن هلال بن يساف قال:

لَقيتُهُم [أي مُسلِماً وأصحابَهُ] تِلكَ اللَّيلَةَ فِي الطَّريقِ عِندَ مَسجِدِ الأَّنصارِ، فَلَم يَكُونُوا يَمُرُّونَ فِي طَريقٍ يَميناً ولا شِمالاً، إلَّا وذَهَبَت مِنهُم طائِفَةُ، الثَّلاثُونَ، وَالأَربَعُونَ، ونَحُو ذَلِكَ.

قَالَ: فَلَمَّا بَلَغَ السَّوقَ \_ وهِيَ لَيلَةٌ مُظلِمَةٌ \_ ودَخَلُوا المسجِدَ، قيلَ لإبنِ

التاريخ ج ٤ ص ٣٠ وروضة الواعظين ص ١٩٣ و (منشورات الشريف الرضي) ص ١٧٤ وراجع: مقاتل الطالبيين ص ١٠٣ و (ط المكتبة الحيدرية) ص ٧٠ والمختصر في أخبار البشر ج ١ ص ١٨٩ والإرشاد للمفيد ج ٢ ص ٥٦ وتجارب الأمم ج ٢ ص ٤٨ ونهاية الأرب ج ٢٠ ص ٣٩٧.

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٣ ص٦٧.

<sup>(</sup>۲) أنساب الأشراف ج۲ ص۳۳۸ و (ط الأعلمي) ج۲ ص۸۰ ومناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٢ و شرح إحقاق الحق الحليدرية) ج٣ ص٣٤٦ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج٣٣ ص٣٧٢.

زِيادٍ: وَالله ما نَرى كَثيرَ أَحَدٍ، ولا نَسمَعُ أصواتَ كَثيرِ أَحَدٍ.

فَأَمَرَ بِسَقفِ المَسجِدِ فَقُلِعَ، ثُمَّ أَمَرَ بِحَرادِيَّ فيهَا النَّيرانُ، فَجَعَلوا يَنظُرونَ فَإذا قَريبُ خَمسينَ رَجُلاً.

قَالَ: فَنَزَلَ فَصَعِدَ المِنبَرَ، وقالَ لِلنَّاسِ: تَمَيَّزُوا أرباعاً أرباعاً.

فانطلق َ كُلُّ قَومٍ إلى رَأْسِ رُبعِهِم، فَنَهَضَ إلَيهِم قَومٌ يُقاتِلونَهُم، فَجُرِحَ مُسلِمٌ فَجُرِحَ مُسلِمٌ فَخَرَجَ مُسلِمٌ فَدَخَلَ مُسلِمٌ فَدَخَلَ مُسلِمٌ فَدَخَلَ داراً مِن دور كِندَة (١).

وعن عيسى بن يزيد قال: وجاءَ المُختارُ بِرايَتِهِ فَرَكَزَها عَلى بابِ عَمرِ و بنِ حُريثٍ، وقالَ: إنَّما خَرَجتُ لِأَمنَعَ عَمرواً. وإنَّ ابنَ الأَشعَثِ وَالقَعقاعَ بنَ شُورٍ وشَبَثَ بنَ رِبعِيٍّ، قاتَلوا مُسلِماً وأصحابَهُ \_ عَشِيَّةَ سارَ مُسلِمٌ إلى قَصرِ ابن زِيادٍ \_ قِتالاً شَديداً، وإنَّ شَبَثاً جَعَلَ يَقولُ: إنتَظِروا بِهمُ اللَّيلَ يَتَفَرَّقوا.

فَقالَ لَهُ القَعقاعُ: إِنَّكَ قَد سَدَدتَ عَلَى النَّاسِ وَجهَ مَصيرِهِم، فَاخرُج [الظاهر: أن الصحيح: فافرج] لَهُم يَنسَرِبوا.

وإِنَّ عُبِيدَ اللهِ أَمَرَ أَن يُطَلَب المُختارُ وعَبدُ اللهِ بنُ الحارِثِ، وجَعَلَ فيهِما جُعلاً، فَأُتِيَ بهما فَحُبسا<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٩١ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٩٤ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٠٠ وراجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٠ والملهوف لابن طاووس (ط أنوار الهدى ـ قم) ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٨١ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٦ ومقتل الحسين لأبي

# وفي الأمالي الشجرية:

وَانْهَزَمَ مُسلِمُ بِنُ عَقيل، فَأُوى إِلَى امرَأَةٍ فَآوَتَهُ (١).

# وعند ابن الأثير:

أن القَعقاعُ بنُ شُورٍ، قال لمحمد بن الأشعث: إنَّكَ قَد سَدَدتَ عَلَيهِم وَجهَ مَهرَبِهِم، فَافرِج لَمُ مَيَتَفَرَّ قوا<sup>(٢)</sup>.

### ويقول ابن نها:

للَّا بَلَغَ مُسلِمَ بنَ عَقيلٍ خَبَرُهُ [أي خَبَرُ حَبسِ هانِيً]، خَرَجَ بِجَهاعَةٍ مِمَّن بايَعَهُ إلى حَربِ عُبيدِ الله، بَعدَ أن رَأَى أكثَرَ مَن بايَعَهُ مِنَ الأَشرافِ نَقَضُوا البَيعَة، وهُم مَعَ عُبيدِ الله، فَتَحَصَّنَ بِدارِ الإِمارَةِ، وَاقتَتَلوا قِتالاً شَديداً، إلى أن جاءَ اللَّيلُ فَتَفَرَّقوا عَنهُ، وبَقِيَ مَعَهُ أُناسٌ قَليلٌ، فَدَخَلَ المسجِدَ يُصَلِّى، وطَلَعَ مُتَوَجِّها نَحوَ بابِ كِندَة، فَإِذا هُو وَحدَهُ، لا يَدري أينَ يَذهَبُ (٣).

## وعند ابن سعد:

بَلَغَ الْخَبَرُ [أي خَبَرُ حَبسِ هانِئٍ] مُسلِمَ بنَ عَقيلٍ، فَخَرَجَ في نَحوٍ مِن أربَعِمِئَةٍ مِنَ الشَّيعَةِ، فَمَا بَلَغَ القَصرَ إلّا وهُوَ في نَحوِ سِتَينَ رَجُلاً، فَغَرَبَتِ الشَّمسُ وَاقتَتَلُوا قَريباً مِنَ الرَّحبَةِ، ثُمَّ دَخَلُوا المسجِدَ، وكَثَرَهُم أصحابُ

مخنف ص ٦٦ والبداية والنهاية ج٨ ص٤٥١ و (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٦٦.

<sup>(</sup>١) الأمالي الشجرية ج١ ص١٦٧.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ ج٤ ص٣٦ ونهاية الأرب ج٢٠ ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) مثير الأحزان ص٣٤ و (ط المكتبة الحيدرية) ص٢٣.

عُبَيدِ الله بنِ زِيادٍ(1).

# قال الطبري والشيخ المفيد، واللفظ له:

أَقبَلَ مَن نَأَى عَنهُ [أي عَنِ ابنِ زِيادٍ] مِن أشرافِ النَّاسِ، يَأْتُونَهُ مِن قِبَلِ البَّابِ الَّذِي يَلِي دارَ الرَّومِيَّيْنَ، وجَعَلَ مَن فِي القَصِرِ مَعَ ابنِ زِيادٍ يُشرِفونَ عَلَيهِم فَيَنظُرونَ إلَيهِم، وهُم يَرمونَهُم بِالحِجارَةِ ويَشتِمونَهُم، و [لايطَّرَ ونَ عَلَيهِم عُبيدِ الله وعَلى أبيه.

ودَعَا ابنُ زِيادٍ كَثيرَ بنَ شِهابٍ، وأَمَرَهُ أَن يَخْرُجَ فيمَن أَطاعَهُ مِن مَذَحِجٍ، فَيَسيرَ فِي الكوفَةِ ويُخُذِّلَ النَّاسَ عَنِ ابنِ عَقيلٍ، ويُخُوِّفَهُمُ الحَربَ ويُحَذِّرَهُم عُقوبَةَ السُّلطانِ.

وأمَرَ مُحَمَّدَ بنَ الأَشعَثِ أن يَخرُجَ فيمَن أطاعَهُ مِن كِندَةَ وحَضرَمَوتَ، فيرَفَعَ رايَةَ أمانٍ لَمِن جاءَهُ مِنَ النّاسِ، وقالَ مِثلَ ذلِكَ لِلقَعقاعِ الذُّهِلِيِّ، وشَمرِ بنِ ذِي الجَوشَنِ وشَبَثِ بنِ رِبعِيٍّ التَّميمِيِّ، وحَجّارِ بنِ أبجَرِ العِجلِيِّ، وشِمرِ بنِ ذِي الجَوشَنِ العامِرِيِّ، وحَبَسَ باقِيَ وُجوهِ النّاسِ عِندَهُ استيحاشاً إلَيهِم؛ لِقِلَّةِ عَددِ مَن مَعَهُ مِنَ النّاسِ. فَخَرَجَ كَثيرُ بنُ شِهابِ يُحَذِّلُ النّاسَ عَن ابن عَقيل.

[وفي الطبري: قالَ أبو مِجنَفٍ: فَحَدَّثَني أبو جَنابِ الكَلبِيُّ أنَّ كَثيراً ألفى رَجُلاً مِن كَلبٍ يُقالُ لَهُ: عَبدُ الأَعلَى بنُ يَزيدَ، قَد لَبِسَ سِلاحَهُ يُريدُ ابنَ عَقيلٍ فِي بَني فِتيانٍ، فَأَخَذَهُ حَتَّى أدخَلَهُ عَلَى ابنِ زِيادٍ، فَأَخبَرَهُ خَبرَهُ، فَقالَ لِابنِ زِيادٍ: إنَّها أرَدتُكَ.

(۱) الطبقات الكبرى (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٤٦٠ وترجمة الإمام المسين من طبقات ابن سعد ص٦٦ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٢٩٩.

قَالَ: وكُنتَ وَعَدتَني ذلِكَ مِن نَفْسِكَ، فَأَمَرَ بِهِ فَحُبِسَ.

وخرَجَ محمُدًا بُن الْأَشَعَثَ حتَى وقَفَ عِندَ دورِ بَني عُمارَةَ، وجاءَهُ عُمارَةُ بنُ صَلخَبِ الأَزدِيُّ وهُوَ يُريدُ].

# ونعود لنص الطبري والمفيد، والنص له:

وخرَجَ محمُدَ بن الأشعث حتى وقف عند دور بني عُمارة، فبَعث ابن عقيل إلى محُمَّد بن الأشعث من المسجِد عبد الرَّحن بن شُريح الشِّبامِيَ، فللله عقيل إلى محُمَّد بن الأَشعث من أتاه تَأَخَّر عن مَكانِه، وجَعَلَ مُحَمَّدُ بنُ الأَشعث، وَأَى ابنُ الأَشعث كثرة مَن أتاه تَأَخَّر عَن مَكانِه، وجَعَلَ مُحَمَّدُ بنُ الأَشعث، وكثيرُ بنُ شِهابٍ، والقَعقاعُ بنُ شورٍ الذُهلِيُّ، وشَبثُ بنُ ربعِيٍّ، يَرُدّونَ النَّاسَ عَنِ اللَّحوقِ بِمُسلِم ويُحَوِّفونَهُمُ السُّلطانَ، حَتَّى اجتَمَع إليهِم عَدَدٌ كثيرٌ مِن قومِهِم وغيرهِم، فصاروا إلى ابنِ زيادٍ مِن قِبَلِ دارِ الرَّومِيينَ، ودَخَلَ القَومُ مَعَهُم.

فَقَالَ لَهُ كَثِيرُ بِنُ شِهَابٍ: أَصلَحَ اللهُ الأَميرَ! مَعَكَ فِي القَصِرِ نَاسٌ كَثيرٌ مِن أَشرِ افِ النَّاسِ، ومِن شُرَطِكَ وأهلِ بَيتِكَ ومَو اليكَ، فَاخرُج بِنا إلَيهِم.

فَأَبِي غُبَيدُ الله، وعَقَدَ لشَبَثِ بنِ رِبعِيِّ لِواءً فَأَخرَجَهُ.

وأقامَ النّاسُ مَعَ ابنِ عَقيلٍ يَكثُرونَ [في الطبري: يكبرون ويثوبون] حَتَّى المَساءِ، وأمرُهُم شَديدٌ، فَبَعَثَ عُبيدُ الله إلى الأشرافِ فَجَمَعَهُم [في الطبري: ثم قال: أشرفوا على الناس، فمنوا النج..]، ثُمَّ أشرَفوا عَلَى النّاسِ فَمَنُوا أَهلَ الطّاعَةِ الزِّيادَةَ وَالكَرامَةَ، وخَوَّفوا أَهلَ العِصيانِ الجِرمانَ وَالعُقوبَةَ، وأعلَموهُم وصولَ الجُيْدِ مِنَ الشّام إليهِم (۱).

<sup>(</sup>١) الإرشادج ٢ ص٥٦ و ٥٣ وبحار الأنوارج ٤٤ ص ٣٤٨ و ٣٤٩ وتاريخ الأمم

# قال سبط ابن الجوزي:

كَانَ عِندَ ابنِ زِيادٍ وُجوهُ أَهلِ الكوفَةِ، فَقَالَ لَهُم: قوموا فَفَرِّقوا عَشَائِرَكُم عَن مُسلِم، وإلّا ضَرَبتُ أعناقَكُم. فَصَعِدوا عَلَى القَصرِ، وجَعَلوا يُكلِّمونَهُم، فَتَفَرَّقَ مَن كَانَ مَعَ مُسلِم، وتَسَلَّلوا عَنهُ(١).

# وعند أبي حنيفة الدينوري:

قَالَ عُبَيدُ اللهِ بنُ زِيادٍ لَمِن كَانَ عِندَهُ مِن أَشرافِ أَهلِ الكوفَةِ: لِيُشرِفُ كُلُّ رَجُل مِنكُم في ناحِيَةٍ مِنَ السَّورِ، فَخَوِّفُوا القَومَ.

فَأَشَرَفَ كَثيرُ بنُ شِهابٍ، ومُحَمَّدُ بنُ الأَشعَثِ، وَالقَعقاعُ بنُ شَورٍ، وَشَبَثُ بنُ رِبعِيٍّ، وحَجّارُ بنُ أبجَرٍ، وشِمرُ بنُ ذِي الجَوشَنِ، فَتنادَوا: يا أهلَ الكوفَةِ، إتَّقوا اللهَ ولا تَستَعجِلُوا الفِتنَة، ولا تَشُقّوا عَصا هذِهِ الأُمَّةِ، ولا

والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٧٦ و ٢٧٧ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٣٩١ ـ ١٣٧ عنهم، وعن الملهوف ص٩١١ والعوالم، الإمام الحسين ج٧ ص٩١٩ و ١٩٧ ومناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٩ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٣٤٣ وإعلام الورى ج١ ص٤٤ ومقاتل الطالبيين ص٣٠١ و (ط المكتبة الحيدرية) ص١٧ والبداية والنهاية ج٨ ص٤٥١ و (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص٢١ والمختصر في أخبار البشر ج١ ص٩١٩ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٤٤ ونهاية الأرب ج٢٠ ص٧٩٧ و ٣٩٨ وراجع: الكامل في التاريخ ج٤ ص٣١ وتجارب الأمم ج٢ ص٨٤ و ٤٩.

(١) تذكرة الخواص (ط النجف) ص٢٤٢.

تورِدوا عَلى أَنفُسِكُم خُيولَ الشَّام، فَقَد ذُقتُموهُم، وجَرَّبتُم شَوكَتَهُم (١).

وفي الرواية عن الإمام الباقر «عليه السلام»: أن وجوه أهل الكوفة أشر فوا على عشائرهم، فجعلوا يكلمونهم، ويردونهم، فجعل أصحاب مسلم يتسللون، حتى أمسى في خمس مئة، فلما اختلط الظلام ذهب أولئك عنه أيضاً (٢).

لًا سَمِعَ ذلِكَ [أي مَقالَةَ الأَشرافِ] النّاسُ، جَعَلوا يَتَفَرَّقونَ، ويَتَخاذَلون عَن مُسلِم بنِ عَقيلٍ، ويَقولُ بَعضُهُم لِبَعضٍ: ما نَصنَعُ بِتَعجيلِ الفِتنَةِ وغَداً عَن مُسلِم بنِ عَقيلٍ، ويَقولُ بَعضُهُم لِبَعضٍ: ما نَصنَعُ بِتَعجيلِ الفِتنَةِ وغَداً تَاتينا جُموعُ أهلِ الشّامِ؟! فَيَنبَغي أَن نَقعُدَ في مَنازِلِنا، ونَدَعَ هؤُلاءِ القَومَ حَتّى يُصلِحَ اللهُ ذَاتَ بَينِهم.

قالَ: وكانَتِ المَرأَةُ تَأْتِي أَخاها وأباها، أو زُوجَها، أو بَنيها فَتُشَرِّدُهُ.

ثُمَّ جَعَلَ القَومُ يَتَسَلَّلُونَ وَالنَّهَارُ يَمضي، فَمَا غَابَتِ الشَّمسُ حَتَّى بَقِيَ مُسلِمٌ مُسلِمٌ بنُ عَقيلٍ في عَشَرَةٍ مِن أصحابِهِ، وَاختَلَطَ الظَّلامُ، فَدَخَلَ مُسلِمٌ المَسجِدَ الأَعظَمَ لِيُصَلِّي المَغرِبَ، فَتَفَرَّقَ عَنهُ العَشَرَةُ (٣).

(١) الأخبار الطوال ص٢٣٩.

<sup>(</sup>۲) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٠٥٥ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٦٠ وتهذيب الكمال ج٦ ص٧٠٠ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٤٠ عنهما، والإصابة ج٢ ص٧٠ وتهذيب التهذيب ج٢ ص٣٠٣ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج ٢٧ ص٥٢٠.

<sup>(</sup>٣) مقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٠٧ والفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٠ والملهوف ص١١٩ و (ط أنوار الهدى ـ قم) ص٣٤ وراجع: الأخبار الطوال ص٣٣٩ وتاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٥٠ و (ط الأعلمي) ج٣ ص٢٦٠ والمجالس

# وروى الطبري عن عبد الله بن خازم الكثيري:

قالَاً شرفَ علينًا الأشراف ، فَتكلَّمَ كثيرُ بنُ شِهابٍ أَوَّلَ النَّاسِ حَتّى كَادَتِ الشَّمسُ أَن تَجِب، فَقالَ: أَيُّهَا النَّاسُ! [وعند الخوارزمي: ألا يا شيعة مُسلِم بنِ عَقيلٍ، ألا يا شيعة الحُسينِ بنِ عَليٍّ، الله الله في أنفُسِكُم، وأهليكُم، وأولادِكُم] الحقوا بِأَهاليكُم ولا تَعجَّلُوا الشَّرَّ، ولا تُعرِّضوا أنفُسكُم لِلقَتلِ؛ فَإِنَّ هذِهِ جُنودُ أميرِ المُؤمِنينَ يَزيدَ قَد أقبَلَت.

وقد أعطَى الله الأَميرُ عَهداً، لَئِن أَتَمَتُم عَلى حَربِهِ، ولَم تَنصَرِ فوا مِن عَشِيَّتِكُم، أَن يَحرِمَ ذُرِّيَّتَكُمُ العَطاءَ، ويُفَرِّقَ مُقاتِلتَكُم في مَغازي أهلِ الشّامِ عَشِيَّتِكُم، أَن يَحرِمَ ذُرِّيَّتَكُمُ العَطاءَ، ويُفَرِّقَ مُقاتِلتَكُم في مَغازي أهلِ الشّامِ عَلى غَيرِ طَمَع، وأَن يَأْخُذَ البَريءَ بِالسَّقيمِ، وَالشّاهِدَ بِالغائِبِ، حَتَّى لا يَبقى لَكُ فيكُم بَقِيَّةُ مِن أهل المَعصِيةِ إلّا أذاقها وَبالَ ما جَرَّت أيدِيها.

وتكَلَمَّ الأشَرافُ بِنَحو مِن كَلامِ هذا، فَلَيَّا سَمِعَ مَقَالَتَهُمُ النَّاسُ أَخَذُوا يَتَفَرَّ قُونَ، وأَخَذُوا يَنصَر فُونَ (١).

الفاخرة ص٠٠٠ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٤٠ عن مصادر عديدة.

<sup>(</sup>۱) تاریخ الأمم والملوك ج ٥ ص ٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج ٤ ص ٢٧٧ وموسوعة الإمام الحسین ج ٣ ص ١٣٦ عنه، وقال: وراجع: أنساب الأشراف ج ٢ ص ٣٦٨ ومقاتل الطالبیین ص ١٠٣ و (ط المكتبة ص ٣٣٨ و (ط الأعلمي) ج ٢ ص ٨١ ومقاتل الطالبیین ص ١٠٣ و (ط المكتبة الحیدریة) ص ١٠٧ والبدایة والنهایة ج ٨ ص ١٥٥ و (ط دار إحیاء التراث) ج ٨ ص ١٦٦ والمختصر في أخبار البشر ج ١ ص ١٨٩. وراجع: مقتل الحسین للبی مخنف ص ٤٥ والفتوح لابن أعثم للخوارزمي ج ١ ص ٢٠٦ ومقتل الحسین للبی مخنف ص ٤٥ والفتوح لابن أعثم

### قال البلاذري:

فَتَفَرَّقَ أَصِحَابُ ابنِ عَقيلٍ عَنهُ، حَتَّى أَمسى وما مَعَهُ إلّا نَحوٌ مِن ثَلاثينَ رَجُلاً، فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ خَرَجَ مُتَوَجِّها نَحوَ أَبوابِ كِندَة، وتَفَرَّقَ عِنهُ الباقونَ حَتَّى بَقِى وَحدَهُ، يَتَلَدَّدُ فِي أَزِقَّةِ الكوفَةِ لَيسَ مَعَهُ أَحَدُ(١).

### أما ابن حبان، فيقول:

ثُمَّ رَكِبَ مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ في ثَلاثَةِ آلافِ فارِسٍ يُريدُ عُبَيدَ الله بنَ زِيادٍ، فلهَ آلافِ فارِسٍ يُريدُ عُبَيدَ الله بنَ زِيادٍ، فلهَ آقربُ من قصر عبيد الله، نظر فإذا معه مُقدار "ثلاثمئة وارس، فوقف يلتفِتُ يَمنَة ويسرَةً، فإذا أصحابُهُ يَتَخَلَّفونَ عَنهُ، حَتّى بَقِيَ مَعَهُ عَشَرَةُ أَنفُسٍ. فقال: يا سُبحانَ الله! غَرَّنا هؤلاء بكُتُبهم، ثُمَّ أسلَمونا إلى أعدائِنا هكذا!

فَوَلِّى رَاجِعاً فَلَمَا بَلَغَ طَرَفَ الزُّقاقِ التَفَتَ فَلَم يَرَ خَلْفَهُ أَحَداً، وعُبَيدُ الله بنُ زِيادٍ فِي القَصِرِ مُتَحَصِّنٌ، يُدَبِّرُ فِي أَمرِ مُسلِم بنِ عَقيلِ (٢).

### ونقول:

إن لنا مع النصوص المتقدمة وقفات عديدة، سوف نقتصر على بعضها، مع رعاية الإيجاز قدر الإمكان.

ثم إن الوقفات التي سوف نوردها لا تخضع في ترتيبها لأي اعتبار

ج٥ ص٠٥ وجمهرة خطب العرب ج٢ ص٣٩.

<sup>(</sup>۱) أنساب الأشراف ج٢ ص٣٣٨ و (ط الأعلمي) ج٢ ص٨١ وراجع: الأخبار الطوال ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) الثقات لابن حبان ج٢ ص٣٠٨.

سوى أنها تراعى تسلسل النصوص التي ذكرناها آنفاً..

وبعد هذا نقول:

### لا بد من التحرك:

تقدم: أن هاني بن عروة كان يركب في أربعة آلاف دارع، وثمانية آلاف راجل، فإذا انضم إليهم أحلافهم، فإنه يركب في ثلاثين ألفاً.

وهذا يدل على عظمة هاني بن عروة، ومكانته في الناس، فاعتقاله، وارتكاب تلك الجرائم الفظيعة في حقه، قد جعل مسلم بن عقيل «رحمه الله» أمام أحد خيارين:

أولهما: السكوت وتجاهل ما جرى، ومتابعة النشاط لأخذ البيعة من الناس.

وهذا إجراء فاشل جزماً، فإن مكانة هاني في قبيلته وفي سائر القبائل لا تسمح لمسلم بتجاهل ما جرى عليه، والمرور به مرور الكرام، لأن جميع الناس سوف يطالبون مسلماً بالإقدام على إنقاذه، لاسيما وأنه قد بايعه عشرات الألوف من الرجال..

فإن لم يفعل فإن الناس، ولاسيها قوم هاني، وهم مذحج وأحلافها سوف يتخاذلون ويتفرقون عنه، استناداً إلى المنطق الذي يقول: إذا كان مسلم لا يتحرك لإنقاذ هاني من الأسر، ولديه ثلاثون أو أربعون ألفاً، أو مئة ألف سيف، فهل سيتحرك حين يبطش ابن زياد وأعوانه بمن هو أقل شأناً بكثير من هاني، ويواجهونهم بالاعتقال، والضرب، أو القتل، وأية فائدة من بيعة وحركة تتجاهل مصير أعظم مؤسسيها، وأي مانع أو رادع سيقف بعد هذا في وجه ابن زياد ليمنعه من إذلال الوجهاء، وقهر الأشراف والرؤساء؟!

الثاني: أن يخضع مسلم «رحمه الله» لحكم الضرورة، ويبادر إلى مواجهة هذه الجريمة الكبرى، فإن نجحت حركته هذه، فهذا هو المراد. وإن فشلت فيكفيها حسناً أنها ساهمت في حفظ حالة الصفاء والنقاء لأهل الدين، ولم تعط الانطباع الذي يسيء إلى الإسلام وأهله، ويكون سبباً في انعدام الثقة، وتشويش وتشويه المفاهيم الصحيحة.

# يا منصور أمت:

والشعار في الحرب سنّة مارسها رسول الله «صلى الله عليه وآله»، ثم أمير المؤمنين، ثم الأئمة الطاهرون «عليهم السلام»، ومن تشيع لهم والتزم بخطهم، ومسلم بن عقيل منهم..

ونص الشعار الذي زود به مسلم مقاتليه هو نفسه النص الذي اعتمده رسول الله «صلى الله عليه وآله» وعلي «عليه السلام»، والحسين الشهيد «صلوات الله عليه»، ومن يتشيع لهم، وهو عبارة:

«يا منصور أمت».

وفي بعض الروايات عن أبي عبد الله «عليه السلام» أنه قال: إن أربعة آلاف ملك هبطوا، يريدون القتال مع الحسين بن علي «عليهما السلام»، فلم يؤذن لهم في القتال.

فرجعوا في الاستئذان فهبطوا، وقد قتل الحسين «عليه السلام»، فهم عند قبره شعث غبر، يبكونه إلى يوم القيامة، ورئيسهم ملك يقال له: منصور الخ..(١١).

\_

<sup>(</sup>١) كامل الزيارات ص٢٣٣ و ٢٣٤ وروضة المتقين ج٥ ص٣٨٣ و ٣٨٣ والأمالي

### ويلفت النظر هنا أمران:

أحدهما: هذا الالتزام الشديد والأكيد بمفردات السنة النبوية المباركة، حتى في الأمور التي يجد الناس العاديون الآخرون أنفسهم فيها في فسحة من الإلزام والالتزام بها.

وربها كان هدفهم «عليهم السلام» هو أفهامنا: أن الالتزام بحرفية ما ورد عن رسول الله «صلى الله عليه وآله» يحمل لنا بركات وخيرات، ويؤهلنا لرعاية إلهية، ويجلب لنا توفيقات وألطافاً ربانية قد لا تخطر لنا على بال، لأنها ليست مما تناله العقول. لكونها من التفضلات والعطاءات التي يختارها الله تعالى لنا..

الثاني: إن هذا الشعار يتكون من ثلاث كلمات:

أولاها: حرف النداء.

الثانية: المنادي، وهو كلمة منصور.

الثالث: كلمة «أمت».

فالشعار إذن يغري مطلقه وسامعه بالالتفات إلى حقيقة أن ثمة نصراً سوف يحصل لأهل الإيمان.

للصدوق ص٧٣٧ ومدينة المعاجزج ٤ ص١٥٦ وبحار الأنوارج ٥٥ ص٢٢٠ ورج٥ ص٢٢٠ ورج٥ ص٢٢٠ والنجم الثاقب وج٢٠ ص٢٤٨ والنجم الثاقب ج١٠ ص٢٩٦ و النجم الثاقب ج١٠ ص٢٩٦ و الغيبة للنعماني ص٣٢٣ واليقين لابن طاووس ص٢٥٩.

وأن هذا النصر ليس من صنعهم، بل هو عطاء لهم من خارج ذواتهم، ومن دون أي تأثير لقدارتهم.. ولأجل ذلك قال الشعار: «يا منصور»، أي يا من يأتيه النصر، ولم يقل: يا منتصر ليكون قد نسب فعل النصر إلى المقاتل نفسه.

وأهل الإيمان على يقين من حصول ذلك لهم..

والذي يفيض النصر على أهل الإيهان هو نفس المحور الذي يكون به قوام إيهانهم، والذي يميزهم عن غيرهم، والذي يحاربهم أهل الضلال بهدف حملهم على التخلي عنه.. وهو الله تبارك وتعالى. الذي يقول أهل الإيهان عنه: إنه أقدر القادرين وأحكم الحاكمين.

ولو أغمضنا النظر عن ذلك، وأردنا أن لا نخرج عن سياق الرواية التي ذكرت أن منصوراً هو أحد الملائكة، فإن المعنى الذي ذكرناه يبقى على قوته وحيويته، لأن مفاد هذا الشعار هو طلب المشاركة من ملك، يعطي حتى اسمه الفأل بالنصر على أعداء الله، وهو ملك مأمور من قبل الله تعالى ليكون ناصراً، ومعيناً لأوليائه تبارك وتعالى.

بالنسبة لكلمة «أمت» التي يخشاها أهل الدنيا، وهم الضالون وأعداء أهل الإيهان كل الخشية، لأنها تضعهم أمام أبغض الأشياء إليهم، وهو الموت، الذي يقاتلون من أجل تحاشيه، وإبعاد شبحه عنهم. فقتالهم في الحقيقة، ما هو إلا مدافعة للموت، واستغلال، واختباء وراء قدرات الآخرين، التي يظنون أنها تحميهم منه.

فالشعار إذن يكبت العدو، لأنه يضعه أمام احتمال الموت بصورة مباشرة، ولأنه يعلمه بأن لأهل الإيمان ناصراً قوياً وقادراً، وليس له هو هذا الناصر.

كما أنه يقوي روحية أهل الإيمان، لأنه يذكرهم بأن الله معهم، وأنهم حتى لو ماتوا فإن موتهم ليس هزيمة، بل هو فوز وشهادة، وبلوغ للمراد الأقصى.

# لعبة الأرقام! لهاذا؟!:

يلاحظ: أن الروايات حين تتحدث عن الجموع التي جاءت مع مسلم بن عقيل لحصار قصر الإمارة قد ذكرت أرقاماً مختلفة، ومتباعدة..

وهكذا أيضاً كان حال الأرقام عن عدد الرجال الذين كانوا مع عبيد الله بن زياد في القصر ، وبيان ذلك:

ألف: فيما يرتبط بالذين استجابوا لمسلم بن عقيل، حين جاء ليغيث هاني بن عروة، نجدهم يقولون ما يلي:

ا ـ إن مسلماً ركب في ثلاثة آلاف، فلما قرب من قصر عبيد الله نظر، فإذا معه مقدار ثلاث مئة فارس، فوقف يلتفت يمنة ويسرة، فإذا أصحابه يتخلفون عنه حتى بقى معه عشرة أنفس(١).

٢ ـ خرج في نحو من أربع مئة من الشيعة، فما بلغ القصر إلا وهو في نحو ستين رجلاً، فغربت الشمس، واقتتلوا قريباً من الرحبة، ثم دخلوا المسجد، وكثرهم أصحاب عبيد الله بن زياد (٢).

<sup>(</sup>١) الثقات لابن حبان ج٢ ص٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٤٦٠ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص٦٦ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٢٩٩.

وهذا يدل على أن أصحاب عبيد الله بن زياد كانوا أكثر من أصحاب مسلم.

٣- لم يجتمع إليه إلا أربعة آلاف رجل(١).

**٤** \_ كانوا فيها أربعة آلاف رجل، فقال: ناد «يا منصور أمت»، فتنادى أهل الكو فة واجتمعوا عليه (٢).

• ـ فاجتمع إليه ثمانية آلاف<sup>(٣)</sup>.

٦ ـ لما نادى مسلم بشعار: «يا منصور أمت» اجتمع إليه في وقت واحد ثمانية عشر ألف رجل<sup>(٤)</sup>.

٧ ـ أقبل مسلم في وقته ذلك، ومعه ثمانية عشر ألفاً أو يزيدون(٥).

٨ ـ خرجنا مع ابن عقيل أربعة آلاف، فها بلغنا القصر، إلا ونحن

(۱) أنساب الأشراف ج٢ ص٣٣٨ و (ط الأعلمي) ج٢ ص٨٠ ومناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٢ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٣٤٣ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج٣٣ ص٣٧٢.

(٢) الإرشادج ٢ ص٥٦ وبحار الأنوارج ٤٤ ص ٣٤٨ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص ١٩٨ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص

(٣) مناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٢ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٢٤٣.

(٤) مروج الذهب ج٣ ص٦٧ وأعيان الشيعة ج١ ص٩١٥.

(٥) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٤٩.

ثلاث مئة (١).

ثم ذكر أن الناس بعد ذلك تداعوا واجتمعوا، حتى امتلأ المسجد من الناس والسوق، وما زالوا يثوبون حتى المساء (٢).

9 ـ ويصف هلال بن يساف الوضع بعد حلول الظلام، فيذكر: أن أصحاب مسلم، وهم في طريقهم إلى القصر لم يكونوا يمرون في طريق يميناً ولا شهالاً إلا ذهبت منهم طائفة: الثلاثون، والأربعون، ونحو ذلك.

فلما بلغ السوق \_ وهي ليلة مظلمة \_ ودخلوا المسجد قيل لابن زياد: والله ما نرى كثير أحد، ولا نسمع أصوات كثير أحد.

فأمر بسقف المسجد فقلع، ثم أمر بحرادي فيها النيران، فجعلوا ينظرون، فإذا قريب خمسين رجلاً<sup>(٣)</sup>.

ب: أما الذين كانوا مع ابن زياد، فقد قالوا:

١ ـ ليس معه في القصر إلا ثلاثون رجلاً من الشرط، وعشرون رجلاً

(۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٧٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٣٤ وراجع: البداية والنهاية ج٨ ص١٥٤ و (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٦٦.

- (٢) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٧٥ و ٢٧٦ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٤٣.
- (٣) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٩١ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٩٤ وراجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٠٥ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٠٧.

من أشراف الناس، وأهل بيته، وخاصته (١).

**۲ ـ** کانوا مقدار مائتی رجل<sup>(۲)</sup>.

\$ \_ ويتحدث نص آخر عن محمد بن الأشعث، وكثير بن شهاب، والقعقاع بن شور، وشبث بن ربعي: أنهم حين ذهبوا يردون الناس عن اللحوق بمسلم «اجتمع إليهم عدد كثير من قومهم، وغيرهم، فصاروا إلى ابن زياد.. إلى أن قال: فقال له كثير بن شهاب: أصلح الله الأمير، معك في

<sup>(</sup>۱) راجع: أنساب الأشراف ج٢ ص٣٣٨ و (ط الأعلمي) ج٢ ص٨٠ والإرشاد ج٢ ص٢٥ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٤٨ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص١٩٧ والفوائد الرجالية ج٤ ص٢٦ وتاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٧٦ والكامل في التاريخ ج٤ ص٣٠ وتجارب الأمم ج٢ ص٨٤ ولواعج الأشجان ص٣٥ وأعيان الشيعة ج١ ص٩١٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٣٤ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج٣٣ ص٢٧٢ وإعلام الورى ج١ ص٤٤. وراجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٩٤.

<sup>(</sup>٢) الأخبار الطوال ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٤٦٠ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص٦٦ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٢٩٩.

القصر ناس كثير من أشراف الناس، ومن شرطك، وأهل بيتك، ومواليك، فاخرج بنا إليهم، فأبى عبيد الله؟! وعقد لشبث بن ربعي لواء فأخرجه..»(١). وبعدما تقدم نقول:

إذا كان أصحاب ابن زياد من الكثرة بحيث يفرق الألوية على القادة، ويخرجهم إلى أحياء الكوفة، ليخذلوا الناس عن ابن عقيل، فذلك يعني أنهم سوف يصطدمون بأصحاب مسلم، وهو يدل على أنهم كانوا أكثر من ثلاثين، أو خمسين، أو مئتين. بل هم عدة ألوف، ويمكنهم التصدي لأصحاب مسلم. ولولا ذلك لم يخرجهم ابن زياد إلى ساحة المواجهة، وهم مجرد أكلة رأس.

بل صرحت الروايات المتقدمة: بأنهم كانوا أكثر من أصحاب ابن عقيل.. ولعل سبب ذلك: أن اصحاب ابن عقيل قد تفرقوا عنه، ولم يصل منهم إلى القصر إلا أقل القليل.

فهل المقصود من تكثير الأرقام لأصحاب مسلم، وتقليلها لأصحاب ابن زياد هو تعويض ابن زياد عن وصمة الجبن التي كان يوصم بها. وتصويره على أنه بطل لا يجارى ولا يبارى، وإن ادعاء جبنه لا أساس له؟! كما أن هناك تعمداً ظاهراً، لإظهار أنه كان يتمتع بدرجة عالية من

<sup>(</sup>۱) الإرشاد للمفيد ج٢ ص٥٣ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٤٩ والعوالم، الإمام الإمام الحسين ج١٧ ص١٩٨ ولواعج الأشجان ص٥٥ وتاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩.

الذكاء، والتخطيط، وحسن التدبير؟! بالرغم من مجاهرته في تهديداته لأهل الكوفة بأنه لن يدع جريمة إلا ويرتكبها في حقهم. فهل ارتكاب الجرائم وانتهاك الحرمات ذكاء، وتدبير، وحنكة وسياسة؟!

أم أن من يراعي أحكام الشرع، والأخلاق، والقيم الإنسانية، ويرضى بها قسمه الله له هو الذكى والعاقل، والإنسان الكامل؟!

### المفاتيح بيد ابن زياد:

وإذا كان مسلم قد جمع جموعاً كثيرة، فإن أبصار هذه الجموع كانت شاخصة إلى القصر، وقلوبها تحوم حوله، وتهفوا إليه، وتحنوا عليه.. لأن قياداتهم العشائرية فيه، وكان وجهاؤهم، ورؤساؤهم وأشرافهم في قبضة ابن زياد. إما لأنهم التحقوا به \_ كها تدل عليه بعض النصوص \_ أو لأنهم كانوا عنده، فتحفظ عليهم، ولم يسمح لهم بالحركة.

بل في بعض النصوص: أن ابن زياد «حبس باقي وجوه الناس عنده، استيحاشاً إليهم»(١).

وقد استفاد من وجود هؤلاء الرؤساء أيها استفادة، حين أمرهم بمخاطبة أتباعهم، وعشائرهم من فوق القصر لتفريقهم عن مسلم.

وعلى هذا، فلئن كان لدى مسلم «رحمه الله» خزائن مشحونة بالرجال، فإن مفاتيحها كانت بيد ابن زياد، وقلوبها عنده، وهو الذي يشحذ سيوفها،

\_

<sup>(</sup>۱) الإرشاد ج٢ ص٥٦ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٤٩ وتاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣١٩) الإرشاد ج٢ ص٢٧٦.

ويحركها بالاتجاه الذي يريد.

وقد صرحت بعض النصوص: بأن مسلماً «رأى أكثر من بايعه من الأشراف نقضوا البيعة، وهم مع عبيد الله»(١).

فذلك كله يعطي: أن الصورة المتداولة حول ما جرى لمسلم تحتاج إلى إعادة النظر، وإصلاح.

# الإلتزام بالهنطق العشائري:

وقد يؤخذ على مسلم بن عقيل: أنه لم يخرج عن المنطق العشائري في ترتيبه للكتائب وقادتها، مع أن هذا المنطق مرفوض من الناحية الدينية والإنسانية.

### ونقول:

ليس صحيحاً أن المنطق العشائري مرفوض مطلقاً، وفي جميع الأحوال، بل هو مرضي ومقبول إذا كانت العشائرية تعني تقوية أواصر المحبة بين أبناء العشيرة الواحدة، والعمل على خدمة الناس، ومن موجبات دفع الأخطار عنهم، وشعورهم بالأمن. وتشد قلوبهم، وتقويهم على عدوهم. وتزيد من قوة أهل الحق.. وقد قال تعالى لنبيه الكريم «صلى الله عليه وآله»: ﴿وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾(٢)، وحثَّ على صلة الأرحام، والتزاور، والتعاون فيما بينهم.

<sup>(</sup>١) مثير الأحزان ص٣٤ و (ط المكتبة الحيدرية) ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١٤ من سورة الشعراء.

أما إذا كانت العشائرية تعني التعصب للعشيرة، ونصرتها حتى حين تكون على الباطل.. فإنها تكون مدانة ومرفوضة..

ولا شك في أن الإنسان المؤمن يتوقع من أقاربه \_ إذا واجه مشكلة ما في أي ساحة من الساحات، أو أحس من نفسه وهناً، أو ضعفاً لأي سبب \_ أن يهبوا لنصرته، وحل مشكلته. ولا يتوقع ذلك من الأغيار، بل يكون ضعيف الثقة بأن يجد منهم نفس ما يجده من عشيرته من الذب عنه، والمعونة له..

فدلنا ذلك: على أن ما فعله مسلم «رحمه الله» كان عين الصواب..

### هل هذا صحيح؟!:

وقد أظهرت النصوص المتقدمة: أن مسلم بن عقيل حين قرر المسير إلى القصر، قد كتَّب الكتائب وعيَّن لها القادة، وقدم الخيل، وأتبعها بالرجالة، ورتبهم ميمنة وميسرة، وسار هو في القلب إلخ..

وذكرت: أن الجيش الذي أتى به مسلم إلى قصر الإمارة كان (ثمانية عشر ألفاً، أو ثمانية آلاف، أو أربعة آلاف، أو ثلاثة آلاف، أو أربع مئة رجل فقط)، بل تقدم: أن الناس بعد تفرق جيشه عنه قد كثروا وتجمهروا حول مسلم حتى امتلأ المسجد بهم والسوق..

غير أن المفروض: أن تحرك مسلم كان من الناحية الجغرافية، لا يحتمل أن يكون الذين جاء بهم حتى أربع مئة، فما بالك بالثمانية عشر ألفاً.. أو غيرها من الأرقام، فإنه إنها تحرك في أزقة الكوفة وفي أحيائها، وبين دورها. وهي أزقة ضيقة، لا تحتمل أن يسير فيها جيش له مقدمة، وقلب وجناحان:

ميمنة وميسرة، لكي يمتاز القلب عنهما، ويحمل هذا التوصيف.

### من أجل ذلك نقول:

إن هذ التوصيفات لما جرى لا تتسم بالصدقية، ولعلها من نتاج الكيد الإعلامي الذي كان يريد تضخيم قدرات مسلم بصورة تتجاوز حدود المعقول، وإظهار ابن زياد بصورة الفاقد للمعين، حتى إنه لم يكن لديه أكثر من خمسين رجلاً. ليكون فشل حركة مسلم بن عقيل فاضحاً ومدوياً، ومن دلائل سذاجته، وسوء تدبيره.. ويكون نجاح ابن زياد هائلاً ومدوياً في الاتجاه المعاكس، ويستحق الإعجاب والثناء.

مع أننا قد ذكرنا عن قريب: أن النصوص تصرح بأن الأمر كان على العكس من ذلك تماماً، فإن من وصل إلى القصر من أصحاب مسلم، كانوا فئة قليلة جداً، قيل: ثلاث مئة، وقيل: ستون رجلاً، وقيل: قريب من خمسين رجلاً. فراجع النصوص المتقدمة. ولكن الناس الفضوليين صاروا يجتمعون، ويتجمهرون في ذلك المكان لمراقبة ما يجري. وليس ثمة ما يدل على أنهم كانوا يحملون سلاحاً، أو ينوون قتالاً.. أو أنهم يؤيدون حركة مسلم، أو غيره.

وكانت الكثرة في الرجال، والمال والسلاح مع ابن زياد، وهو الذي كان يعقد الألوية، ويرسلها في أحياء الكوفة وأزقتها، لكي يخذلوا الناس عن مسلم، ويلتحقوا بابن زياد.

وقد تقدم: أن شبث بن ربعي، ومحمد بن الأشعث، والقعقاع بن شور وغيرهم قد أرسلهم ابن زياد على رأس كتائب لحرب مسلم. وقد قاتلوا

مسلماً وأصحابه قتالاً شديداً. فلو أن مسلماً كان لديه هؤلاء الألوف من المقاتلين لمنع القادة ومن معهم من أصحاب ابن زياد من التحرك في شوارع الكوفة من دون حسيب أو رقيب.

**ويبدو**: أن الذين استجابوا لمسلم، وساروا معه إلى القصر، كانوا من قبيلة مراد كما يفهم من بعض النصوص (١).

# المختار قدم بعد استشهاد مسلم:

وتقدم قولهم: إن المختار كان مع مسلم بن عقيل، وكان معه راية خضم اء (٢).

وهذا الكلام غير دقيق، فإن المختار \_ كها تقدم \_ لم يكن في الكوفة، وإنها كان في الأطراف خارجها يجمع الجموع ليوافي بهم مسلماً في يوم معين، كان قد اتفق عليه معه.

فلما جرى على هاني بن عروة ما جرى اضطر مسلم إلى الخروج قبل ذلك الوقت، فانتهى الأمر باستشهاده كما سنرى، فقدم المختار بعد ذلك، وكانت الأجواء لا تزال متشنجة. ولعله دخل الكوفة يوم قتل مسلم أو بعده بيوم ـ فعرف بما جرى، فبات في دار ابن حريث..

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص ٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص ٢٧٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٤٣ وراجع: لواعج الأشجان ص٢٧ وإبصار العين ص١٤٢.

<sup>(</sup>۲) البداية والنهاية ج ۸ ص١٥٤ و (ط دار إحياء التراث) ج ۸ ص١٦٦ والفتوح لابن أعثم ج ٥ ص٤٩ ومقتل الحسين للخوارزمي ج ١ ص٢٠٦ وغير ذلك.

ثم طلبه ابن زياد، وضربه فشتر عينه، ثم حبسه، وبقي في الحبس إلى ما بعد استشهاد الإمام الحسين «عليه السلام»، فتوسط له عبد الله بن عمر لدى يزيد، فكتب إلى ابن زياد فأطلق سراحه..

### الجراحة الثقيلة:

وتقدم: أن مسلماً قد جرح جراحة ثقيلة في القتال الذي جرى في المسجد، وأن أصحابه كانوا قريب خمسين رجلاً، وقد قتل ناس منهم فانهزموا، فخرج مسلم، فدخل داراً من دور كندة (١).

### فدلنا هذا النص:

أولاً: على أن ابن زياد قد أمر بمهاجمة مسلم، وأصحابه، وهم في المسجد.

ولم يراع حرمة المسجد الشريف الذي له فضل عظيم، والذي تعدل الصلاة فيه أربعة آلاف صلاة..

ثانياً: إن جراحة مسلم الثقيلة لم توجب وهناً في عزيمته، ولم تدفعه للفرار.

(۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٩١ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٩٤ وأنساب الأشراف (ط دار التعارف) ج٣ ص٢٢٤.

# الفصل الثالث: مسلم على في بيت طوعة..

### النصوص والآثار:

١ ـ عن عبّار الدهني عن أبي جعفر الباقر «عليه السلام»:

لًّا رَأَى مُسلِمٌ أَنَّهُ قَد بَقِيَ حَده يَثْرَ وَيُ الطُّرُقِ، أَتَى باباً فَنزَلَ عَلَيهِ، فَخَرَجَت إلَيهِ امرَأَةٌ، فَقالَ لَها: اِسقيني.

فَسَقَتهُ، ثُمَّ دَخَلَت.

فَمَكَثَت ما شاءَ اللهُ، ثُمَّ خَرَجَت فَإِذا هُوَ عَلَى البابِ، قالَت: يا عَبدَ اللهِ، إِنَّ جَلِسُ ريبَةٍ فَقُم.

قَالَ: إنّي أَنَا مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ، فَهَل عِندَكِ مَأْوىً؟! قَالَت: نَعَم، أُدخُل(١).

(۱) تاریخ الأمم والملوك ج ه ص ۳۵۰ و (ط الأعلمي) ج ٤ ص ٢٦٠ و تهذیب الکهال ج ۲ ص ۳۰۳ و ۲۲ ص ۳۰۳ و ۲۲ ص ۳۰۳ و ۲۰ ص ۱۹۰ و (ط دار الفکر) ج ۲ ص ۳۰۳ و سیر أعلام النبلاء ج ۳ ص ۳۰۷ و الإصابة ج ۲ ص ۷۰۰ و الأمالي الشجریة ج ۱ ص ۱۹۱ و الحدائق الوردیة ج ۱ ص ۱۱ عن السجاد، وموسوعة الإمام الحسین ج ۳ ص ۱۶۲ و شرح إحقاق الحق (الملحقات) ج ۲۷ ص ۵۲۰.

٢ ـ عن المجالد بن سعيد:

لًا رَأَى [مُسلِمٌ] أَنَّهُ قَد أمسى ولَيسَ مَعَهُ إلّا أُولِئِكَ النَّفَرُ [ثَلاثونَ نَفَراً]، خَرَجَ مُتَوَجِّها نَحو أبوابِ كِندَة، وبَلَغَ الأَبوابَ وَمَعهُ مِنهُم عَشَرَةٌ، ثُمَّ خَرَجَ مِنَ البابِ وإذا لَيسَ مَعَهُ إنسانٌ، وَالتَفَتَ فَإِذا هُوَ لا يُحِسُّ أَحَداً يَدُلُّهُ عَلَى الطَّريقِ، ولا يَدُلُّهُ عَلى مَنزِلٍ، ولا يُواسيهِ بِنَفسِهِ إن عَرَضَ لَهُ عَدُوُّ.

فَمَضَى عَلَى وَجِهِهِ يَتَلَدَّدُ فِي أَزِقَّةِ الكوفَةِ، لا يَدري أَينَ يَذَهَبُ [وفي الفتوح: وقد أثخن بالجراحات]، حَتَّى خَرَجَ إلى دورِ بَني جَبَلَةَ مِن كِندَة، فَمَشَى حَتَّى انتَهى إلى بابِ امرَأَةٍ يُقالُ لَهَا: طَوعَةُ، أُمُّ وَلَدٍ كانَت لِلأَشعَثِ بنِ فَمَشَى حَتَّى انتَهى إلى بابِ امرَأَةٍ يُقالُ لَهَا: طَوعَةُ، أُمُّ وَلَدٍ كانَت لِلأَشعَثِ بنِ قَيَسٍ. [وفي الفتوح: كانت فيها مضى امرأة قيس] فَأَعتَقَها، فَتَزَوَّجَها أُسَيدٌ الحَضرَمِيُّ [في الفتوح: أسَدُ بنُ البطينِ، فَأُولَدَها وَلَداً يُقالُ لَهُ أَسَدًا، فَولَدَت لَهُ بِلالاً، وكانَ بِلالً قَد خَرَجَ مَعَ النّاسِ وأُمُّهُ قائِمَةٌ تَنتَظِرُهُ، فَسَلَّمَ عَلَيهَا ابنُ عَقيلِ، فَرَدَّت عَلَيهِ.

فَقالَ لَها: يا أَمَةَ الله اسقيني ماءً.

فَدَخَلَت فَسَقَتهُ، فَجَلَسَ، وأدخَلَتِ الإِناءَ، ثُمَّ خَرَجَت، فَقالَت: يا عَبدَ الله، أَلَمَ تَشرَب؟!

قال: بَلي.

قالَت: فَاذهَب إلى أهلِكَ! فَسَكَتَ.

ثُمَّ عادَت فَقالَت مِثلَ ذلِكَ، فَسَكَتَ.

ثُمَّ قالَت لَهُ: فِئ لله، سُبحانَ الله يا عَبدَ الله، فَمُرَّ إِلَى أَهلِكَ عافاكَ اللهُ! فَإِنَّهُ لا يَصلُحُ لَكَ الجُلُوسُ عَلى بابي، ولا أُحِلَّهُ لَكَ.

فَقَامَ، فَقَالَ: يَا أَمَةَ اللهِ، مَا لِي فِي هَذَا الْمِصِرِ مَنزِلٌ ولا عَشيرَةٌ، فَهَل لَكِ إِلَى أَجْرٍ ومَعروفٍ [في الفتوح: تَصطَنِعيهِ إِلَيَّ، فَإِنِّي رَجُلٌ مِن أَهلِ بَيتِ شَرَفٍ وكَرَم، ومِثلي مَن يُكافِئُ بِالإِحسانِ]، ولَعَلِّي مُكافِئُكِ بِهِ بَعدَ اليَوم؟!

فَقالَت: يا عَبدَ اللهِ وما ذاكَ؟! [وعند ابن شهرآشوب: قالت: فَلَعَلَّكَ مُسلِمُ بنُ عَقيل].

قَالَ: أَنَا مُسلِمُ بنُ عَقيلِ، كَذَبَني هؤُلاءِ القَومُ وغَرُّوني.

قالَت: أنتَ مُسلِمٌ؟!

قال: نَعَم.

قالَت: أُدخُل.

فَأَدخَلَتهُ بَيتاً في دارِها غَيرَ البَيتِ الَّذي تَكونُ فيهِ، وفَرَشَت لَهُ، وعَرَضَت عَلَيهِ العَشاءَ فَلَم يَتَعَشَّ.

ولَم يَكُن بِأَسرَعَ مِن أَن جَاءَ ابنُها، فَرَآهَا تُكِثُرُ الدُّخُولَ فِي البَيتِ وَالْخُرُوجَ مِنهُ [في الفتوح: وهِيَ باكِيَةٌ]، فَقالَ: وَاللهِ إِنَّهُ لَيُريبُني كَثرَةُ دُخُولِكِ هذَا البَيتَ مُنذُ اللَّيلَةِ وخُروجِكِ مِنهُ [في الفتوح: باكِيَةٌ]، إِنَّ لَكِ لَشَأْناً!

قالَت: يا بُنَيَّ أُلهُ عَن هذا.

قَالَ لَهَا: وَالله لَتُخبرِنِّي.

قالَت: أقبِل عَلى شَأنِكَ ولا تَسَأَلني عَن شَيءٍ.

فَأَلَحَّ عَلَيها، فَقَالَت: يا بُنَيَّ لا تُحَدِّثَنَّ أَحَداً مِنَ النَّاسِ بِهَا أُخبِرُكَ بِهِ، وأخذَتَ عليه الأيهان، فحَلفَ كَهَا، فَأَخبَرَتهُ، فَاضطَجَعَ وسَكَتَ.

وزَعَموا: أَنَّهُ قَد كَانَ شَريداً مِنَ النَّاسِ، وقالَ بَعضُهُم: كَانَ يَشرَبُ مَعَ أَصحابِ لَهُ (١).

زاد في نص البلاذري قوله: «فَأَعلَمَتهُ إِجارَتَهَا مُسلِماً، فَأَتى عَبدَ الرَّحمنِ بنَ مُحَمَّدِ بن الأَشعَثِ فَأَخبَرَهُ بِذلِكَ»(٢).

(۱) تاریخ الأمم والملوك ج ص ص ۳۷۱ و (ط الأعلمي) ج ٤ ص ۲۷۷ و ۲۷۸ وموسوعة الإمام الحسین ج ٣ ص ١٤٢ و ١٤٣ عنه، وعن الكامل في التاریخ ج ٤ ص ٣١ ومقاتل الطالبین ص ١٠٤ و (ط المكتبة الحیدریة) ص ۲۷ و ۲۸ والبدایة والنهایة ج ۸ ص ۱۹۰ و (ط دار إحیاء التراث) ج ۸ ص ۱٦٦ و ۱۹۷ و والإرشاد ج ۲ ص ۳۵ - ٥٤ وروضة الواعظین ص ۱۹۳ و (منشورات الشریف الرضي) ص ۱۷۷ وإعلام الوری ج ۱ ص ۲۵٪ وبحار الأنوار ج ٤٤ ص ۳۰۰ والعوالم، الإمام الحسین ج ۱۷ ص ۱۹۹ و ۲۰۰ وراجع: الثقات لابن حبان ج ۲ ص ۳۰۸ و تجارب الأمم ج ۲ ص ۹۵ و ۵۰ ومقتل الحسین لأبی مخنف ص ۱۹۵ و ۲۰ وأعیان الشیعة ج ۱ ص ۹۵ و الدر النظیم ص ۶۵ و نهایة الأرب ج ۲۰ ص ۳۹۸ والمجالس الفاخرة ص ۲۰۰ والدر النظیم ص ۳۵ و ونهایة الأرب ج ۲۰ ص ۳۹۸ والمجالس الفاخرة ص ۲۰۸ و ۱۲۰ وأنساب الأشراف (ط الأعلمي) ج ۲ ص ۸۸ وتاریخ الکوفة ص ۳۲۸ و ۲۰۰ وأنساب الأشراف (ط الأعلمي) ج ۲ ص ۸۸ وتاریخ الکوفة ص ۳۲۸.

وراجع: مناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٣ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٢٤٣ و وراجع: مناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٣٠ و رط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٠٥٠ ومقتل الطوال ص٩٣٠ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٠٧٠.

(٢) أنساب الأشراف ج٢ ص٣٣٨ و (ط الأعلمي) ج٢ ص٨١.

وفي نص آخر: أخبر ابن الأشعث، فأخبر ابن زياد(١).

#### ٣ ـ ويقول المسعودي:

فَلَم يُمسِ مُسلِمٌ ومَعَهُ غَيرَ مِئَةِ رَجُلٍ، فَلَمَّا نَظَرَ إِلَى النَّاسِ يَتَفَرَّ قُونَ عَنهُ، سارَ نَحوَ أبوابِ كِندَة، فَمَا بَلَغَ البابَ إلَّا ومَعَهُ مِنهُم ثَلاثَةٌ، ثُمَّ خَرَجَ مِنَ البابِ فَإِذَا لَيسَ مَعَهُ مِنهُم أَحَدُ، فَبَقِيَ حَائِراً لا يَدري أينَ يَذَهَبُ، ولا يَجِدُ أَحَداً يَذُلُّهُ عَلَى الطَّريق.

فَنَزَلَ عَن فَرَسِهِ، ومَشَى مُتَلَدِّداً فِي أَزِقَّةِ الكوفَةِ، لا يَدري أَينَ يَتَوَجَّهُ، حَتَّى انتَهى إلى بابِ مَولاةٍ لِلأَشعَثِ بنِ قَيسٍ [في تذكرة الخواص: أم ولد. وعند ابن شهرآشوب: أم ولد محمد بن الأشعث]، فاستسقاها ماءً فَسَقَتهُ، ثُمَّ سَأَلَتهُ عَن حالِهِ، فَأَعلَمَها بقَضِيَّتِهِ، فَرَقَّت لَهُ وآوَتهُ (٢).

### وفي نص آخر يقول:

وكَثَرَهُم أصحابُ عُبَيدِ اللهِ بنِ زِيادٍ، وجاءَ اللَّيلُ فَهَرَبَ مُسلِمٌ، حَتَّى دَخَلَ عَلَى امرَأَةٍ مِن كِندَةَ يُقالُ لَهاً: طَوعَةُ، فَاستَجارَ بِها (٣).

<sup>(</sup>١) تذكرة الخواص (ط النجف) ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) مروج الذهب ج٣ ص٦٧ و (منشورات دار الهجرة ـ قم) ج٣ ص٥٨.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٤٦١ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص٦٦ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٢٩٩ و ٣٠٠ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٤٤ عنهما، وتاريخ الإسلام للذهبي ج٤ ص١٧١ وقال: راجع: الملهوف ص١١٩.

#### ونقول:

لا بأس بالنظر في الأمور التالية:

### صراحة مسلم مع طوعة:

لقد أظهرت الأحداث التي جرت مع مسلم كيف أن الناس قد خانوا العهد الذي قطعوه له، وتخلوا عن نصرته. وهذا يعطي: أنه لم يعد بإمكانه الوثوق بأي كان من الناس.. فمن يسلمه ويتخلى عنه يمكن أن يشي به إلى عدوه، كما أن الذين لم يبايعوه. كانوا في عداد الأعداء فلن يرحموه لو ظفروا به.

## وهذا يطرح هنا سؤالاً يقول:

ألم يكن الأجدر بمسلم حين أصبح وحيداً، أن يخفي حقيقة شخصيته عن طوعة، حين ألحت عليه بالابتعاد عن باب دارها، لا أن يعرِّفها بأصله وفصله؟!

وألم يكن يحتمل أن تكون هذه المرأة في جملة أعدائه؟!

وإن لم تكن كذلك، فمن أين ضمن عدم وشايتها به طمعاً بالأموال، حين ترصد الجوائز لمن يأتي بخبر عنه، ويحدد مكانه لأعدائه؟!

ولماذا هو يهارس الكتهان إلى الحد الذي لا يجارى ولا يبارى فيه، حين استطاع أن يخفي خبره ومكانه، وكل أنشطته عن كل الأجهزة المنتشرة في كل مكان، وهي ترصده في كل اتجاه، ولكنه هنا يقدم مختاراً على كسر هذه القاعدة الجليلة والجميلة في مثل هذه الحالات الحرجة والحساسة؟!

### وربها يجاب عن هذا التساؤل بها يلى:

ا ـ إن شخص مسلم بن عقيل كان معروفاً لدى الكثرة الكاثرة من أهل الكوفة، فقد رآه الألوف منهم حين بايعوه، ثم رآه قسم كبير منهم حين خرج بهم إلى قصر ابن زياد.

٢ ـ إن مسلماً كان يعلم: أن ابن زياد قد وضع الأرصاد، وسيوظف كل من يقدر عليه من الرجال للبحث عن مسلم في كل مكان، وكل زقاق وبيت، ولن يقر له قرار حتى يظفر به.

" وهو يعلم أيضاً: أن ابن زياد سيضع الجوائز الضخمة لكل من يأتيه بخبر عن مسلم، ويساهم في القبض عليه حياً أو ميتاً. وما أكثر الطامعين بهذه الجوائز والمترصدين لها من الذين لا يرجعون إلى دين، أو إلى خلق، أو ضمير..

٤ ـ وكان مسلم يعلم: أن اختراق كل هذه الموانع والسدود ليس
 سهلاً. بل هو يعلم أنه لن يتمكن من ذلك..

• ـ إن مسلماً «عليه السلام» كان يرى نفسه مكلفاً بالتخفي والكتمان حين كانت المهمة الكبرى التي انتدبه الإمام الحسين «عليه السلام» لها تحتاج إلى هذا الكتمان..

وبعد أن حصل ما حصل، وأصبح الكتمان حاجةً له كشخص، فإنه لم يكن ليدلس نفسه على امرأة لم ير منها إلا العفاف، والصدق، والاستقامة والرزانة. فإنه لو أقدم على هذا الأمر لوجد نفسه غير صادق معها، وسيواجه تأنيب الضمير، ووخز الوجدان، لاسيما وهو لا يرى حاجة لهذا التكتم، بل يرى الأمور تسير باتجاه واحد، وهو انكشاف أمره عاجلاً أو

آجلاً.. وسيلقى المصير الذي يتوقعه.

### ٦ ـ ومع صرف النظر عن ذلك كله، نقول:

من الذي قال: إن مسلماً «عليه السلام» لم يحصل له اليقين بصدق تلك المرأة، وسلامة فطرتها، وصحة دينها، وعمق ولائها للنبي وأهل بيته، فدعاه يقينه هذا إلى التعامل معها بوضوح وصراحة، لاسيها وأنه يريد أن يستفيد من بيتها بالمبيت فيه، فإذا كانت إنها تحل له هذا التصرف، وتقدم على استضافته بشرط أن يكون صادقاً معها، فلهاذا لا يفي لها بهذا الشرط؟!

## هل يعرف مسلم أزقة الكوفة؟!:

وقد يخطر على بال البعض: أن يشكك في صحة ما تقدم، من أن مسلماً بعد تفرق أصحابه عنه، لم يعد معه من يدله على الطريق، أو يدله على منزل «فَمَضى عَلى وَجِهِهِ، يَتَلَدَّدُ في أَزِقَّةِ الكوفَةِ، لا يَدري أينَ يَذَهَبُ».

ودليله على ذلك: أن مسلماً قد عاش في الكوفة مدة من الزمان، وشارك في حروب علي «عليه السلام» ضد أعدائه، فهل يعقل أن يجهل أزقة بلد عاش فيه برهة من الزمن، ليحتاج إلى من يدله على طرقه، وأزقته ومنازله؟! ونجيب:

أولاً: بأن مسلماً قد عاش في الكوفة في زمن علي «عليه السلام»، ثم غاب عنها حوالي عشرين سنة، والبلاد المقصودة بالسكني \_ كالكوفة \_ لا تثبت على حال واحد، بل تتحول وتتبدل معالمها باستمرار. ولاسيما في المناطق التي يقصدها الفقراء، وتكون عادة بعيدة عن أسواق البلد العامة، ومراكز الحركة فيها.

ثانياً: إن مسلماً حين كان في الكوفة وعاش فيها كان رجلاً كاملاً، وعاقلاً،

وقائداً معظماً وفاضلاً، ولم يعش فيها طفولته ليكون فضول الأطفال، ونشاطهم هو الذي يدفعه لاكتشاف معالمها، والوصول إلى خفاياها وخباياها.

والرجل الكامل والأريب العاقل، لا يرغب في الطواف والتردد في الأزقة، ولا يرى أن ذلك يليق به، بل هو يتواجد في المواضع التي يتواجد فيها أقرانه، وأهل أنسه، الذين يشاركونه في الاهتهامات والتوجهات.

ثالثاً: لو أغمضنا النظر عن هذا وذاك، فإن حيرة مسلم قد لا تكون بسبب عدم معرفته بالطرقات، بل لأنه لم يعد يعرف أحداً يطمئن إليه، ويعتمد عليه إذا قصده، فالحيرة سببها فقدان الخيار، وعدم القدرة على الاختيار.

وأما عبارة: «لا يُحِسُّ أَحَداً يَدُلُّهُ عَلَى الطَّريقِ»، فهي تعبير شائع ومتداول للدلالة على فقد المعين والناصر، والناصح.. فهو كقولك \_ كناية عن الحيرة \_: «فلان يقدم رجلاً ويؤخر أخرى»، مع أنه لم يفعل شيئاً من ذلك، بل بقي جالساً في مكانه.

#### ويقول بعض الإخوة هنا:

يمكن حمله على ظاهره، ويكون المقصود عدم الإحساس بأحد بالوصف المذكور. أي «يدله». وإن كان وجد أشخاصاً في طريقه لا يدلونه، بل كانوا إذا رأوه أعرضوا عنه وابتعدوا. إما لجهلهم به، وإما خوفاً من العيون ونحو ذلك.

والمهم: أن مسلماً لم يجد أحداً يتبرع بدلالته على الطريق، أعم من أن لا يجد أحداً أصلاً، أو يجد ثم لا يدله.

# أين ابن مظاهر والصائدي وسواهما؟!:

ويبقى هنا سؤال يقول:

إذا كان في شيعة الكوفة ثلة مشهود لها بالدين والإستقامة، كحبيب بن مظاهر، ومسلم بن عوسجة، وأبي ثمامة الصائدي، فالمفروض أن نجد لها دوراً بارزاً في نصرة مسلم بن عقيل.

ولكننا إذا راجعنا النصوص التاريخية، فسنرى أنها تصرح: بأن مسلم بن عقيل، قد بقي وحده بعد صلاة العشاء، حتى لم يجد من يدله على الطريق<sup>(١)</sup>.

فأين ذهب عنه مسلم بن عوسجة، وأبو ثهامة الصائدي، وحبيب بن مظاهر، وسعيد بن عبد الله الحنفي، وغيرهم من الأخيار؟! ولماذا تركوه ولم يبحثوا عنه، ولم يلتحقوا به؟!

وبعد أن عرُّفِ َ مكانه، وأرسل ابن زياد الرجال لمحاربته لم نسمع لهم

ذكراً أيضاً، لا من الأعداء، ولا من الأولياء..

وبعد هذه الغيبة نلاحظ: أنهم يذكرون أن من هؤلاء من لحق به، واستشهد معه في كربلاء. مثل: حبيب بن مظاهر، وسعيد بن عبد الله الحنفي، ومسلم بن عوسجة، وأبي ثمامة وغيرهم..

#### ونجيب

بأن هذا السؤال يشبه السؤال عن سلمان الفارسي، والمقداد، وأبي ذر، وغيرهم من الأخيار أين كانوا في يوم الخندق، ولماذا لم يبرزوا لعمرو بن عبد ود، حين ناشد الرسول «صلى الله عليه وآله» الصحابة بقوله: من لعمرو، وأضمن له على الله الجنة؟!

#### ونجيب:

١ ـ أما بالنسبة لحبيب بن مظاهر وغيره ممن لم نرهم مع مسلم حين بقي
 وحده، فنقول:

إن خروج مسلم بن عقيل «رحمه الله» ومعه المئات أو الآلاف لنجدة هاني بن عروة، لم يكن بالذي يخفى على ابن زياد، ولا يمكن إلا أن يكون قد أعد العدة لحدث كهذا. لاسيها، وهو يعلم أن عشرات الألوف قد بايعوا مسلماً. وقد عرف موضعه، وعرف الكثير من أحواله من خلال جاسوسه معقل.

وإذا كان مسلم قد جاء برجاله نحو القصر، فإن ابن زياد قد أمر ابن الأشعث برفع راية أمان لمن أراد أن يتراجع عن نصرة مسلم (١).

(١) الإرشاد ج٢ ص٥٦ و ٥٣ وتاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي)

\_

وأمر الحصين بن نمير [تميم] صاحب شرطته بأخذ أفواه السكك، وتفتيش الدور (١).

ويقول المفيد والطبري ما ملخصه: ودَعَا ابنُ زِيادٍ كَثيرَ بنَ شِهابٍ، وأَمَرَهُ أَن يَحُرُجَ فيمَن أطاعَهُ مِن مَذَحِجٍ، فيسيرَ فِي الكوفَةِ ويُحُذِّلَ النَّاسَ عَنِ ابنِ عَقيل، ويُحُوِّفَهُمُ الحَرب، ويُحَذِّرَهُم عُقوبَةَ السُّلطانِ.

وأَمَرَ مُحَمَّدَ بنَ الأَشعَثِ أَن يَخرُجَ فيمَن أطاعَهُ مِن كِندَةَ وحَضرَ مَوتَ، فَيَرفَعَ رايَةَ أمانٍ لَمِن جاءَهُ مِنَ النَّاسِ، وقالَ مِثلَ ذلكَ لِلقَعقاعِ الذُّهِلِيِّ، وشَبثِ بنِ رِبعِيٍّ التَّميمِيِّ، وحَجّارِ بنِ أبجَرٍ العِجلِيِّ، وشِمرِ بنِ ذِي الجَوشَنِ العامِرِيِّ.

إلى أن قال: فَبَعَثَ ابنُ عَقيلِ إلى مُحَمَّدِ بنِ الأَشْعَثِ مِنَ المَسجِدِ عبدَ الرَّحمنِ بنَ شُرَيح الشِّبامِيَّ، فَلَمَّا رَأى مُحُمَّدُ بنُ الأَشْعَثِ كَثرَةَ مَن أَتاهُ، أَخَذَ يَتَنَحَّى ويَتَأَخَّرُ.

وجَعَلَ مُحَمَّدُ بنُ الأَشعَثِ، وكَثيرُ بنُ شِهابٍ، وَالقَعقاعُ بنُ شَورِ الذُهِلِيُّ، وشَبَثُ بنُ رِبعِيِّ، يَرُدّونَ النَّاسَ عَنِ اللُّحوقِ بِمُسلِم، ويُحُوِّ فونَهُمُ السُّلطانَ، حَتَّى اجتَمَعَ إليهِم عَدَدٌ كَثيرٌ مِن قَومِهِم وغيرِهِم، فَصاروا إلى ابنِ زِيادٍ مِن قِبَلِ دارِ الرَّومِييّنَ، ودَخَلَ القَومُ مَعَهُم.

فعرض كَثيرُ بنُ شِهابٍ على ابنِ زِيادٍ: أن يخرج بمن معه لمواجهة مسلم ومن معه، فإن الذين معه كانوا كثيرين، فَأَبِي عُبَيدُ الله، وعَقَدَ لشَبَثِ بنِ رِبعِيِّ

ج٤ ص٢٧٦.

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٧٣ و (ط الأعلمي) ج٤ ص والإرشاد ج٢ ص٥٦ و ٥٧.

لِواءً فَأَخرَجَهُ(١).

فهذا النص يدلنا على أنه كان لدى ابن زياد جماعات استطاع أن يبثها في الكوفة لمهات مختلفة، وكانت هذه الجماعات تكثر عند ابن زياد. ولم يكن باستطاعة مسلم أن يتجاهل هذه الجماعات، فكان عليه أن يحتاط لنفسه، ويرسل إليها من قواته جماعات قادرة على مواجهتها، ومنعها من القيام بأية حركة عدوانية غادرة تجاهه.

وهذا يعطي: أن طوائف من قواته لم تكن حاضرة معه، وهو يحاصر القصر. وتتأكد الحاجة إلى هذه القوات حين حلول الظلام، إذ يقوى احتمال تعرضه هو وأصحابه للبيات.

فمن الذي قال: إن هؤلاء المخلصين الأبرار، مثل: حبيب بن مظاهر، ومسلم بن عوسجة، وأبي ثهامة، وسعيد الحنفي، لم يكونوا في ضمن تلك الجهاعات التي أخذت على عاتقها ضهان أمن الجهاعة التي كانت مع مسلم عند القصر؟!

ويكون تفرق جماعة مسلم عنه بعد صلاة العشاء، وصيرورته وحده، واضطراره إلى مغادرة المكان حتى لا يتعرض للإغتيال تحت جنح الظلام يكون ذلك \_ قد حصل من دون علم حبيب، وابن عوسجة، والصائدي، وغيرهم. فلها انكشف لهم الأمر، فإن أمر مسلم قد أصبح يكتنفه الغموض، وأصبح المخلصون من أصحابه مضطرين للتخفي من السلطة إلى أن سنحت

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص والإرشاد ج٢ ص٥٢ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٤٩.

لهم الفرصة للتسلل من الكوفة، والالتحاق بالإمام «عليه السلام»، ونيل درجة الشهادة بين يديه.

ونظير هذا المعنى يقال بالنسبة لما جرى في حرب الخندق.

فأولاً: كانت هناك فئات تحرس أبواب الخندق، وفئات تحرس المدينة. بالإضافة إلى مهمات أخرى يحتاج إليها في الحرب، كحراسة المعسكر، وتهيئة ما يحتاج إليه الجيش، وغير ذلك.

## ثانياً: إن الجواب الأهم والأصوب هو:

أن أحداً لم يدَّع لسلمان وأبي ذر، والمقداد، وسواهم: أنهم أشجع الناس، وأنهم أهل لمقام الإمامة والخلافة بعد رسول الله «صلى الله عليه وآله»، ولم يدَّعوا هم لأنفسهم هذا القدر من الشجاعة والقدرة على قتل عمرو بن عبد ود، أو غيره، ولا رشَّحوا أنفسهم لمقام الخلافة، التي تقتضي أن يكون الخليفة أشجع الناس بعد النبى «صلى الله عليه وآله».

وهذا يعطي: أن المقصود من هذا الإعلان النبوي: إظهار أنه لا يوجد في الصحابة أحد يستطيع أن يدَّعي لنفسه الشجاعة والقدرة على مواجهة عمرو بن عبد ود، وكل من يدَّعي الفروسية والشجاعة غير أمير المؤمنين «عليه السلام».

في الدَّعيه بعض الناس لغيره «عليه السلام» من معنى الشجاعة، أو الأشجعية ما هو إلا محض هراء.

### ما هرب مسلم ولا استجار:

وقد لاحظنا في النصوص المتقدمة:

أن بعضها \_ كرواية الطبقات \_ يزعم: أن مسلماً قد هرب حتى دخل على امرأة، فاستجار بها. وهذا كلام باطل بلا ريب.

فأولاً: إن مسلماً \_ كما ذكرته النصوص \_ قد قاتل إلى أن حل الظلام، فدخل المسجد للصلاة، وبعد أدائها كان لا بدله من الخروج من المسجد، لأنه «رحمه الله» لا يرضى بأن يجعل المسجد موضع قتال، ولا يستحل هتك حرمته.

وحين خرج منه لم يبق معه إلا أفراد، ثم لم يجد حتى هؤلاء الأفراد معه حين بلغ منعطفاً في ذلك الزقاق.

والحفاظ على حرمة بيوت الله هو المنطق الذي دعا الإمام الحسين «عليه السلام» لمغادرة مكة في يوم التروية، حتى لا تهتك حرمة بيت الله بقتله «عليه السلام» على يد المتربصين به شراً، والذين كلفهم يزيد «لعنه الله» باغتياله ولو كان متعلقاً بأستار الكعبة.

وعلى هذا المنوال نسج مسلم حركته، فإنه غادر المسجد، فتفرق من تبقى معه من اصحابه عنه، وحين وجد نفسه وحيداً لم يكن هناك قتال بينه وبين أصحاب ابن زياد ليقال: إنه هرب أو لم يهرب.

ثانياً: يصور نص الطبقات مسلماً «رحمه الله» وكأنه مطارد من قبل أصحاب ابن زياد، فهم خلفه، وهو يعدو أمامهم هارباً منهم، وقد استمر في هربه حتى دخل بيت طوعة.

وهذه صورة مخترعة، فإن مسلماً لم يدخل بيت طوعة، بل جلس عند باب الدار، وطلب الماء وسقته، ثم دخلت بيتها وخرجت عدة مرات، وجرى بينه وبينها حديث مطول انتهى بدعوتها إياه لدخول المنزل.

ثالثاً: لم يطلب مسلم من المرأة أن تجيره، بل طلب منها المبيت في منزلها، لأنه لا بيت له في ذلك المصر، فاستجابت له. فلماذا يختار هؤلاء الناس تعابير غير دقيقة، وتفوح منها روائح كريهة؟!

# ابن زیاد یرید مسلماً:

#### عن المجالد بن سعيد:

لًا طالَ عَلَى ابنِ زِيادٍ، وأَخَذَ لا يَسمَعُ لِأَصحابِ ابنِ عَقيلٍ صَوتاً كَما كَانَ يَسمَعُهُ قَبَلَ ذلِكَ، قالَ لِأَصحابِهِ: أشرِفوا، فَانظُروا هَل تَرُونَ مِنهُم أَحَداً؟ فَأَشرَفوا فَلَم يَرُوا أَحَداً.

قالَ: فَانظُروا لَعَلَّهُم تَحَتَ الظِّلالِ قَد كَمَنوا لَكُم.

فَفَرَعوا بَحابِحَ المسجِدِ، وجَعَلوا يَخفِضونَ شُعَلَ النّارِ فِي أيديهِم، ثُمَّ يَنظُرونَ هَل فِي الظِّلالِ أَحَدُ ؟ وكانَت أحياناً تُضيءُ لَهُم، وأحياناً لا تُضيءُ لَهُم كَما يُريدونَ، فَلَ الطِّلالِ أَحَدُ ؟ وكانَت أحياناً تُضيءُ لَهُم، وأحياناً لا تُضيءُ لَهُم كَما يُريدونَ، فَدَلَّوا القَناديلَ وأنصاف الطِّنانِ تُشَدُّ بِالحِبالِ، ثُمَّ تُجَعَلُ فيهَا النيرانُ، ثُمَّ تُدلّ حَتّى فَعَلوا تَسَهِيَ إِلَى الأَرضِ، فَفَعَلوا ذلِكَ في أقصَى الظِّلالِ، وأدناها، وأوسطِها، حَتّى فَعَلوا ذلِكَ بالظُّلالِ، وأدناها، وأوسطِها، حَتّى فَعَلوا ذلِكَ بالظُّلَالِ، بالظُّلَّةِ الَّتى فيهَا المِنبَرُ (١).

(۱) راجع: تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٧٦ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٣٧٨ و الإرشاد ج٢ ص٥٥ ومقاتل الطالبيين ص٥١ و (ط المكتبة الحيدرية) ص٦٨ والكامل في التاريخ ج٤ ص٣٣ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٥٥ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٠٠٠ ولواعج الأشجان ص٥٥ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٥٠ و ١٥ وص٠٥ و ١٥ ص٥٠٥ و ١٥ ص٥٠٥ و ١٥

## ويتابع المجالدبن سعيد، فيقول:

فلكم لَم يَرُوا شَيئاً [مِن مُسلِم وأصحابِهِ] أعلَمُوا ابنَ زِيادٍ، فَفَتَحَ بابَ السُدَّةِ الَّتِي فِي المَسجِدِ، ثُمَّ خَرَجَ، فَصَعِدَ المِنبَرَ، وخَرَجَ أصحابُهُ مَعَهُ، فَأَمَرَهُم فَجَلَسوا حَولَهُ قُبيلَ العَتَمَةِ.

وأَمَرَ عَمرَو بنَ نافِع فَنادى: ألا بَرِئَتِ الذِّمَّةُ مِن رَجُلٍ مِنَ الشُّر طَةِ، وَالعُرَفاءِ، وَالعُرَفاء، أو المُقاتِلَةِ، صَلَّى العَتَمَةَ إلّا فِي المَسجِدِ.

فَلَم يَكُن لَهُ إِلَّا ساعةٌ، حَتَّى امتَلاً المَسجِدُ مِنَ النَّاسِ، ثُمَّ أَمَرَ مُنادِيَهُ فَأَقامَ الصَّلاةَ.

فَقَالَ الْحُصَينُ بنُ تَمَيمٍ: إِن شِئتَ صَلَّيتَ بِالنَّاسِ، أَو يُصَلِّي بِهِم غَيرُكَ ودَخَلتَ أنتَ فَصَلَّيتَ فِي القَصِرِ ؛ فَإِنِّي لا آمَنُ أَن يَعْتَالَكَ بَعضُ أعدائِكَ.

فَقالَ: مُر حَرَسي فَليَقوموا وَرائي كَما كانوا يَقِفونَ، ودُر فيهِم فَإِنِّي لَستُ بِداخِل إذاً.

فَصَلَّى بِالنَّاسِ. ثُمَّ قامَ فَحَمِدَ اللهَ وأثنى عَلَيهِ، ثُمَّ قالَ:

أمّا بَعدُ، فَإِنَّ ابنَ عَقيلِ السَّفية الجاهِلَ، قَد أَتى ما قدَ رَأَيتُم مِنَ الجِّلافِ وَالشِّقاقِ، فَبَرِئَت ذِمَّةُ الله مِن رَجُلٍ وَجَدناهُ في دارِه، ومَن جاءَ بِهِ فَلَهُ دِيَتُهُ، وَالشِّقاقِ، فَبَرِئَت ذِمَّةُ الله مِن رَجُلٍ وَجَدناهُ في دارِه، ومَن جاءَ بِهِ فَلَهُ دِيَتُهُ، [في الفتوح: فَلَهُ عَشَرَةُ آلَافِ دِرهَم، وَالمَنزِلَةُ الرَّفيعَةُ مِن يَزيدَ بنِ مُعاوِيةَ، ولَهُ في كُلِّ يَوم حاجَةٌ مَقضِيَّةٌ].

إِتَّقُوا اللهَ عِبادَ الله، وَالزَموا طاعَتكُم وبَيعَتكُم، ولا تَجعَلوا عَلى أنفُسِكُم سَبيلاً.

ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٢٦ و ٤٧.

يا حُصَينَ بنَ تَميم، ثَكِلَتكَ أُمُّكَ إن صاحَ بابُ سِكَّةٍ مِن سِكَكِ الكوفَةِ، أُو خَرَجَ هذَا الرَّجُلُ ولَم تأتِني بِهِ.

وقَد سَلَّطْتُكَ عَلَى دُورِ أَهْلِ الكُوفَةِ فَابِعَث مُراصِدَةً عَلَى أَفُواهِ السِّكَكِ. وأصبِح غَداً، وَاستَبرِ الدَّورَ، وجُسْ خِلالهَا، حَتَّى تَأْتِيَني بِهِذَا الرَّجُلِ ـ وكانَ الحُصَينُ عَلَى شُرَطِهِ، وهُوَ مِن بَني تَميم.

ثُمَّ نَزَلَ ابنُ زِيادٍ فَدَخَلَ، وقَد عَقَدَ لِعَمرِ وبنِ حُرَيثٍ رايَةً وأمَّرَهُ عَلَى النَّاسِ (١).

ويقول ابن الشجري: إن ابن زياد قال على المنبر: «وَاللهِ لا أَدَعُ فِي الكوفَةِ بِيتَ مَدَرٍ إلّا هَدَمتُهُ، ولا بَيتَ قَصَبِ إلّا أحرَ قتُهُ »(٢).

ويقول ابن أعثم: إن خطبة ابن زياد في جماعته كانت في اليوم التالي (٣).

(۱) راجع: تاریخ الأمم والملوك ج٥ ص ٣٧٣ و ٣٧٣ و (ط الأعلمي) ج٤ ص ٢٧٨ و الإرشاد ج٢ ص ٥٦ و ٧٥ والكامل في التاریخ ج٤ ص ٣٣ و مقاتل الطالبیین ص ١٠٥ و (ط المكتبة الحیدریة) ص ٦٨ و وبحار الأنوار ج٤٤ ص ٥٩ و ٣٥٧ و موسوعة الإمام الحسین ج٣ ص ١٤٨ و ١٤٩ عنهم، ثم قال: وراجع: الأخبار الطوال ص ٢٤٠ ومناقب آل أبي طالب ج٤ ص ٩٣ والمختصر في أخبار البشر ج١ ص ١٩٠. وراجع: العوالم، الإمام الحسین ج٧١ ص ٢٠٠ ولواعج الأشجان ص ٧٥ ومقتل الحسین لأبي مخنف ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢) الأمالي الشجرية ج١ ص١٦٧.

<sup>(</sup>٣) راجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥١ و ٥٢ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٠٨.

ونقول:

#### إيضاحات:

لعل المراد بقوله: «صاحَ بابُ سِكَّةٍ»: الكناية عن فتح باب أية سكة، لأن ذلك قد يسهل خروج مسلم بن عقيل منها، ويشهد لذلك قوله في الفتوح: «إن فاتَتكَ سِكَّةٌ مِن سِكَكِ الكوفَةِ لَم تُطبَق عَلى أهلِها، أو يَأْتُوكَ بِمُسلِم بنِ عَقيلٍ»(١).

ولعل المراد بالبحابح في قولهم: «فَفَرَعوا بَحابِحَ المُسْجِد»: الأماكن الواسعة، فهو جمع بحبوحة، وهي السعة.

طن القصب: حزمته.

المناكب: هم قوم دون العرفاء.

#### مضامين خطبة ابن زياد:

ثم إننا فيها يرتبط بخطبة ابن زياد وما توعد به أهل الكوفة نلاحظ ما يلي:

١ ـ أن تصرفات هذا الرجل تدل بوضوح على مدى جبنه وخوفه من المواجهة، فهو دائماً يخفي نفسه وراء الرجال، أو وراء الجدر والحصون.

وهذا هو الحال الذي وصف الله تعالى به اليهود وغيرهم من أهل الكتاب، فقال: ﴿لَا يُقَاتِلُونَكُمْ بَحِيعًا إِلَّا فِي قُرَى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ بَحِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَى ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴿(٢).

<sup>(</sup>١) راجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤ من سورة الحشر.

وقد تكرر ظهور هذه الحالات الدالة على الخوف والجبن من ابن زياد «لعنه الله»، فإنه حين بطش بهاني بن عروة كان يظهر الصلابة والقوة ما يتناقض مع حالة الهلع التي ظهرت منه، حين سمع بمجيء ابن عقيل نحو القصر، فقد قطع خطبته، وسارع إلى دخول القصر، والاختباء والتحصن فيه.

كما أنه بعد تفرق الناس عن ابن عقيل لم يجرؤ على الظهور إلا بعد أن استبرأ المواقع، وفتشها، وأيقن أن لا يوجد فيها أحد من أصحاب مسلم «عليه السلام».

إذن، فهو حين يشعر بالأمن تراه يرعد ويبرق، ويبطش بطش الجبارين. وحين يواجه التحدي تخمد أنفاسه، ويزيد بلباله ووسواسه، ويطيش لبه، وتتيه حواسه.

### الناس على دين ملوكهم:

1 - وإذا كان الناس يتأثرون بحكامهم، حتى قيل: «الناس على دين ملوكهم». فإن الذين كانوا مع مسلم لم يكونوا نتاج تربية مسلم بن عقيل، ولا الحسين «عليه السلام»، بل كانوا طيلة عشرين سنة تحت وطأة حكم ولاة معاوية، من أمثال مروان بن الحكم، والمغيرة بن شعبة، وزياد بن أبيه، والنعمان بن بشير، ونظرائهم في الضلال والانحراف، والفجور، وحب الدنيا.

ولأجل ذلك رأينا كيف أن العراقيين قد تأثروا بحكامهم بصورة فاضحة، حتى إنهم يتخلون عن واجبهم الشرعي والديني والإنساني في نصرة من أعطوه بيعتهم، ويرتكبون أعظم الموبقات حباً بالسلامة، وانقياداً للشهوات، وينكثون العهود، ويحنثون بالأيهان، ويسلمون أولياء الله وأئمة

الدين، وأركان الإيمان إلى أعدائهم، بل هم يشاركون في سفك دمائهم.

وهذا هو المتوقع من أناس تولى هذا النوع من الولاة سياسة أمورهم.

Y ـ أما علي بن أبي طالب «عليه السلام»، فإنه حين ورد العراق، وبالرغم من أنه دخل على مجتمع صنعه له غيره، وتأثر بمفاهيم وقيم وعادات لا تلتقي مع نهج علي «عليه السلام»، ومع قيمه ومفاهيمه.. ورغم كل الابتلاءات التي تعرض لها معهم، والآلام التي لحقت به بسببهم حتى ليقول لهم: «لقد ملأتم قلبي قيحاً». فإنه استطاع في الفترة الوجيزة التي عاشها بينهم، المليئة بالحروب والهموم والصوارف، أن يقول لأهل العراق: «وركزت فيكم راية الإيمان، ووقفتكم على حدود الحلال والحرام»(۱).

### ما لكم كيف تحكمون؟!:

وقد تضمنت خطبة ابن زياد، وقراراته التي قررها، وأوامره التي أصدرها للحصين بن نمير جملة من المخالفات للشرع، والدين، والقيم، والأخلاق الإنسانية، والأعراف المرضية، وكل ما هو حق وصدق، وفضل.

وقد أعلن قراراته، وأعرب عن مقاصده وسياساته أمام القاصي والداني، والعالم والجاهل، والوضيع والشريف.. ولم يكن يخجل من الجهر بها، بل قد

<sup>(</sup>۱) نهج البلاغة (بشرح عبده) ج۱ ص۱۵۱ قسم الخطب، الخطبة التي في صفات المتقين، رقم ۸۷. وراجع: بحار الأنوار ج٣٤ ص ٢٠٩ و أعلام الدين في صفات المؤمنين ص ١٢٨ وشرح نهج البلاغة للمعتزلي ج٦ ص٣٧٣ وينابيع المودة ج١ ص٥٨ وج٣ ص٢٣٨.

يشعر المراقب لأحواله، وسياقات أقواله وأفعاله أنه يعتز، ويتبجح بها، ويعتبرها إنجازاً له يفتخر به، ويعول عليه.

وقد لاحظنا: أن أحداً من الناس في الكوفة بكل فئاتهم وطبقاتهم لم يجد فيها قاله ابن زياد ما يستحق التوقف عنده، والتساؤل عن مبرراته.. ولم يشر أحد إلى أن في الجهر بهذا النوع من القرارات إخلالاً بالشرع، أو منقصة أخلاقية أو سلوكية.

ولم يحذره عاقل، ولا عالم، ولا شريف أو رئيس، من أن ذلك قد يوجب ميل الناس إلى الفريق الآخر، الذي يرفع شعار الدين، والقيم، والأخلاق، والحق، والصدق، والوفاء، وحفظ الحرمات والكرامات.

فهل انقلبت المفاهيم لدى الناس، وتحولت القيم إلى أضدادها؟! وأصبح المعروف منكراً، والمنكر معروفاً ومألوفاً؟!

ألا يعد ذلك من الشواهد الحية والقوية على عمق تأثير الحكام برعيتهم، وعلى أنهم يطبعونهم بطابعهم؟!

وكيف يستحل أشراف أهل الكوفة، أو قل: كيف برروا لأنفسهم نكث بيعة ابن النبي «صلى الله عليه وآله»، والإنحياز إلى أعداء الأنبياء، والجبارين والعتاة الضالين؟!

وهل رضي لهم وجدانهم، وأساغت لهم مروءاتهم أن يكونوا مع الطواغيت، ومن مؤيدي نهجهم ضد نهج الأنبياء والصلحاء والأبرار؟!

وإذا كان هذا حال الرؤساء والأشراف، فما بالك بمرؤوسيهم، ولاسيما الضعفاء منهم، أو من كان هؤلاء يستضعفونهم؟!. فإنه:

فشيمة أهل البيت كلهم الرقص

إذا كان ربّ البيت بالدفّ، ضارباً

### الوشاية بمسلم:

في رواية عمار الدهني، عن أبي جعفر الباقر «عليه السلام» قال: «كانَ ابنُها [أي ابنُها عَلَمَ بِهِ [أي بِمُسلِم] الغُلامُ، وَأَي ابنُ طَوعَةَ] مَولَى لُمِحَمَّدِ بنِ الأَشعَثِ، فَلَمَّا عَلِمَ بِهِ [أي بِمُسلِم] الغُلامُ، انطلق مَّ إلى محمُدَّ فِأَخَبَرَهُ» (١).

# وقال ابن أعثم:

أَقبَلَ مُحَمَّدُ بنُ الأَشعَثِ حَتَّى دَخَلَ عَلَى عُبَيدِ الله بنِ زِيادٍ، فَلَمَّا رَآهُ قالَ: مَرحَباً بِمَن لا يُتَّهَمُ في مَشورَةٍ. ثُمَّ أدناهُ وأقعَدَهُ إلى جَنبِهِ، وأقبَلَ ابنُ تِلكَ المَرَاّةِ ـ الَّتِي مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ في دارِها ـ إلى عَبدِ الرَّحْنِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ الأَشعَثِ، فَخَبَّرَهُ بِمَكانِ مُسلِمُ بنِ عَقيلٍ عِندَ أُمِّهِ.

فَقَالَ لَهُ عَبِدُ الرَّحِنِ: أُسكُتِ الآنَ ولا تُعلِم بهذا أَحَداً مِنَ النَّاسِ.

قالَ: ثُمَّ أَقْبَلَ عَبدُ الرَّحْمنِ بنُ مُحَمَّدٍ إلى أبيهِ فَسارَّهُ فِي أُذُنِهِ وقالَ: إنَّ مُسلِماً في دار طَوعَةَ، ثُمَّ تَنَحّى عَنهُ.

فَقَالَ عُبَيدُ الله بنُ زِيادٍ: مَا الَّذي قَالَ لَكَ عَبدُ الرَّحمنِ؟!

فَقالَ: أصلَحَ اللهُ الأَميرَ، البشارَةُ العُظمى!

فَقَالَ: وما ذاكَ؟ ومِثلُكَ مَن بَشَّرَ بِخَيرِ!

فَقالَ: إِنَّ ابني هذا يُخبِرُني أنَّ مُسلِمَ بنَ عَقيلِ في دارِ طَوعَةَ، عِندَ مَو لاةٍ لَنا.

<sup>(</sup>١) مصادر الرواية في موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٥١ وهي كثيرة، فراجع.

قالَ: فَسُرَّ بِذلِكَ.

ثُمَّ قالَ: قُم فَائتِ بِهِ، ولَكَ ما بَذَلتُ مِنَ الجائِزَةِ الحَظُّ الأَوفى(١).

وعن المجالد بن سعيد نحو ذلك، لكنه قال في آخره: «فَنَخَسَ بِالقَضيبِ في جَنبهِ، ثُمَّ قالَ: قُم فَأْتِني بهِ السَّاعَةَ»(٢).

#### ونقول:

1 \_ هناك جزئيات عديدة يقع الاختلاف في بيانها من راو لآخر، لم نجد ضرورة لملاحقتها، لأنها ستكون ملاحقة غير مجدية في شيء، ولاسيها مع اتفاق الروايات والمصادر على السياق العام للأحداث.

٢ ـ إن هذا الثناء الذي نسمعه، وهذا الإكرام الذي نراه من ابن زياد لابن الأشعث هو من أدلة الإدانة، ومن علامات المهانة لابن الأشعث، ومن المؤشرات على مدى إغراقه في هتك الحرمات، وارتكاب الموبقات.

٣ ـ ولكننا رأينا أيضاً كيف أن ابن زياد يستهين به، ويزدريه، ويستصغر

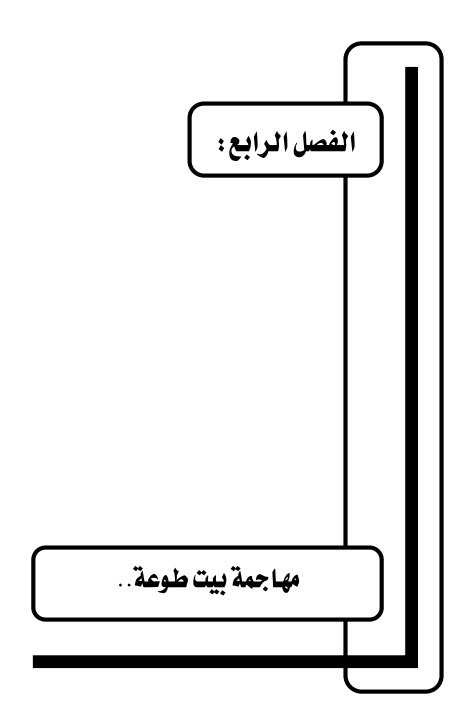
(۱) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٥ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٥٠٨ وراجع: أنساب الأشراف ج٢ ص٣٣٨ و (ط الأعلمي) ج٢ ص٨١ والأمالي الشجرية ج١ ص١٦٧.

(۲) تقدمت مصادر رواية المجالد بن سعيد في الهوامش السابقة، فراجع موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٤٨ و ١٤٩ و ١٥١ وراجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥١ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٠٨.

قدره، حين نخس بالقضيب في جنبه وقال: فأتنى به الساعة.

\$ \_ إن ابن طوعة قد أساء إلى نفسه أولاً، وإلى أمه ثانياً، فإن ضيف أمه ضيفه، فها معنى أن يسعى في قتل ضيفه، أو ضيف أمه?! فإن هذا أمر قبيح عند العرب، حتى عرب الجاهلية. فضلاً عن الإعتبارات الأخرى، من حيث ما يمثله مسلم من قضية، وما له من مقام عند الله سبحانه، وما إلى ذلك.

فكيف إذا أضيف إلى ذلك نكث هذا الشقي للعهود، وحنثه بالأيمان التي أقسمها لأمه حتى أخبرته بوجود مسلم في بيتها؟!



## نصوص وآثار:

### ١ \_ عن قدامة بن سعيد بن زائدة بن قدامة الثقفى قال:

إِنَّ ابنَ الأَشعَثِ حينَ قامَ لِيَأْتِيهُ بِابنِ عَقيلٍ، بَعَثَ [عُبَيدُ الله بنُ زِيادٍ] إلى عَمرِو بنِ حُرَيثٍ \_ وهُوَ فِي المُسجِدِ خَليفَتُهُ عَلَى النَّاسِ \_ أَنِ ابعَثَ مَعَ ابنِ الأَشعَثِ سِتَينَ أو سَبعينَ رَجُلاً كُلَّهُم مِن قَيسٍ.

وإِنَّمَا كَرِهَ أَن يَبِعَثَ مَعَهُ قَومَهُ ؛ لِأَنَّهُ قَد عَلِمَ أَنَّ كُلَّ قَومٍ يَكرَهونَ أَن يصادفَ فيهِم مِثلُ ابنِ عَقيلِ.

فَبَعَثَ مَعَهُ عَمرَو بنَ عُبيدِ الله بنِ عَبّاسِ السُّلَمِيَّ في سِتّينَ أو سَبعينَ مِن قَيسِ، حَتّى أَتُوا الدّارَ الَّتي فيهَا ابنُ عَقيل (١).

(۱) تاریخ الأمم والملوك ج ه ص۳۷۳ و (ط الأعلمي) ج ٤ ص۲۷۹ والكامل في التاریخ ج ٤ ص۳۲ ومقاتل الطالبیین ص ۱۰ و (ط المكتبة الحیدریة) ص ۱۹ وموسوعة الإمام الحسین ج ۳ ص ۱۵۲ و ۱۵۳ عنهم، وعن: الإرشاد ج ۲ ص ۱۵۷ و رمنشورات الشریف الرضي) ص ۱۷۰ و الثقات لابن حبان ج ۲ ص ۳۰۸ ومروج الذهب ج ۳ ص ۱۸۸ ومثیر الأحزان ص ۳۰ و واعلام الوری ج ۱ ص ۱۵۶ و راجع: مقتل الحسین لأبي مخنف ص ۶۸

## ٢ ـ لكن ابن أعثم يقول:

أَمَرَ عُبَيدُ الله بنُ زِيادٍ خَليفَتَهُ عَمرَو بنَ حُرَيثٍ المَخزومِيَّ، أن يَبعَثَ مَعَ عُحَمَّدِ بنِ الأَشعَثِ ثَلاثُمِئَةِ راجِلِ مِن صَناديدِ أصحابِهِ.

قالَ: فَرَكِبَ مُحَمَّدُ بنُ الأَشعَثِ حَتَّى وافَى الدَّارَ الَّتي فيها مُسلِمُ بنُ عَقيلِ (١). والظاهر: أن هؤلاء الثلاث مئة غير الستين أو السبعين من قيس.

## ٣ ـ وفي رواية عمار الدهني عن الإمام الباقر «عليه السلام»:

بَعَثَ عُبَيدُ اللهِ عَمرَو بنَ حُرَيثٍ المَخزومِيَّ ـ وكانَ صاحِبَ شُرَطِهِ ـ إلَيهِ، ومَعَهُ عَبدُ الرَّحنِ بنُ مُحَمَّدِ بنِ الأَشعَثِ، فَلَم يَعلَم مُسلِمٌ حَتَّى أُحيطَ إلَيهِ، ومَعَهُ عَبدُ الرَّحنِ بنُ مُحَمَّدِ بنِ الأَشعَثِ، فَلَم يَعلَم مُسلِمٌ حَتَّى أُحيطَ بِاللهِ، وَمَعَهُ عَبدُ الرَّحنِ اللهِ مُسلِمٌ خَرَجَ إلَيهِم بِسَيفِهِ فَقاتَلَهُم (٢).

#### ٤ \_ وعن سعيد بن خالد:

فَبَعَثَ [ابنُ زِيادٍ] رَجُلاً مِن بَني سُلَيمٍ في مِئَةِ فارِسٍ إِلَى الدَّارِ، فَأَخَذَ فَو اتَها<sup>(٣)</sup>.

و ٤٩ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٥٦ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٠١.

<sup>(</sup>١) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٣ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٠٨.

<sup>(</sup>۲) تاريخ الأمم والملوك ج ه ص ٣٥٠ و (ط الأعلمي) ج ٤ ص ٢٦٠ وتهذيب الكمال ج توبيخ الأمم والملوك ج م ٣٠٠ وتهذيب التهذيب ج م ص ٣٠٠ والمنتظم في تاريخ الأمم والملوك ج ص ٣٠٠ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج ٨ ص ١٦٧ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج ٢٧ ص ٥٠٠ وموسوعة الإمام الحسين ج ٣ ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) الأمالي الشجرية ج١ ص١٦٧.

#### ونقول:

يقال: أخذ فواتها: أي فاز بسبقها.

يقال: فاتنى فلان بكذا: أي سبقنى إليه.

## التفاوت بين الأبرار والأشرار:

ذكرت النصوص المتقدمة: أن عبيد الله بن زياد «لعنه الله» أمر عمرو بن حريث أن يختار ستين أو سبعين رجلاً، كلهم من قبيلة قيس، ويرسلهم مع ابن الأشعث لحرب مسلم بن عقيل، لأنه كره أن يقتصر على قوم ابن الأشعث، لأنه يعلم أن كل قوم يكرهون أن يصادف فيهم مثل ابن عقيل.

فابن زياد إذن كان يخشى من خيانة قوم ابن الأشعث وتآمرهم، بل هو لا يثق بابن الأشعث نفسه أيضاً، لأنه ظن أنه سوف يشاركهم السعي لتمكين ابن عقيل من الخروج سالماً من بينهم.

## وهذا إن دل على شيء، فهو يدل على:

1 ـ مكانة وعظمة ابن عقيل في الناس، وأنه قد فرض احترامه حتى على أعدائه. وأنهم كانوا يتهيبون المساس به، وأن يصيبه مكروه وهو بين ظهرانيهم، وأن ذلك سيلحق بهم عاراً لا يطيقون التعرض له.

٢ - إنه حين تفقد الضوابط الشرعية تأثيرها، وتحل محلها المفاهيم، والأعراف والعصبيات الجاهلية، فإن أهل هذا المنطق الإنحرافي يفقدون الثقة بأقرب الناس إليهم، وأعز الناس عليهم. ولذا ترى ابن زياد في نفس الساعة، بل في نفس اللحظة التي يظهر فيها تعظيمه وثقته بابن الأشعث يعود، ليدل على عدم وثوقه بأن ينفذ أمره في القبض على من يرى أنه أعدى أعدائه.

وهذا تناقض يفترض أن لا تجدله أثراً لدى أهل الدين، والملتزمين بأحكام الشرع. إلا في حالات نقص الإيهان، وعدم الالتزام بالأحكام.

" ـ إن ابن زياد يختار لمواجهة مسلم جماعة لا يحتمل أن تتساهل في أمره، بل ستكون جادة كل الجد في حسم الأمر معه لصالح ابن زياد.

ولكن علياً «عليه السلام» الذي ينصب ابن زياد ومن وراءه العداء له، كان في حروبه للبغاة عليه يواجه كل قبيلة من قبائل الأعداء بنفس القبيلة التي تكون معه، فيواجه مثلاً تميم أهل الشام بتميم أهل العراق، وهمدان الشام بممدان العراق، لأنه يعلم أن اهل القبيلة الواحدة لا يمعنون في قتل إخوانهم.

بل هو يرسل في حرب الجمل من ينادي في جيش طلحة والزبير وعائشة: «اتقوا الأشتر النخعي وجندب بن زهير العامري»(١).

#### من الدار إلى خارجها:

### ١ \_ قال الخوارزمي:

فَسَمِعَ مُسلِمٌ وَقعَ حَوافِرِ الخَيلِ، وأصواتَ (وزعقات) الرِّجالِ، فَعَلِمَ أَنَّهُ قَد أُتِيَ، فَبادَرَ مُسرِعاً إلى فَرَسِهِ، فَأَسرَجَهُ وألجَمَهُ، وصَبَّ عَلَيهِ دِرعَهُ. وَاعتَجَرَ بِعِهامَتِهِ. وتَقَلَّدَ سَيفَهُ، وَالقَومُ يَرمونَ الدَّارَ بِالحِجارَةِ، ويُلهِبونَ النَّارَ فِي هوارِي القَصَبِ.

(۱) راجع: الجمل للمفيد ص١٩٤ و ١٩٥ وراجع: لباب الآداب ص١٨٧ والإصابة ج١ ص٢٤٨ و (ط دار الكتب العلمية) ج١ ص٢١٦ وأعيان الشيعة ج٤ ص٢٤٤ وتاريخ مدينة دمشق ج١١ ص٣٠٧. فَتَبَسَّمَ مُسلِمٌ ثُمَّ قَالَ: يَا نَفْسِي! اخرُجي إِلَى المُوتِ الَّذي لَيسَ مِنهُ مَحيصٌ ولا مَحيدٌ. ثُمَّ قَالَ لِلمَرأَةِ: رَحِمَكِ اللهُ وجَزاكِ خَيراً، اِعلَمي إِنِّي ابتُليتُ مِن قِبَلِ ابنِكِ، فَافتَحِي البابَ.

فَفَتَحَتهُ، وخَرَجَ مُسلِمٌ في وُجوهِ القَومِ كَالأَسَدِ المُغضَبِ، فَجَعَلَ يُضارِبُهُم بِسَيفِهِ حَتّى قَتَلَ جَماعَةً.

وبَلَغَ ذلِكَ ابنَ زِيادٍ، فَأَرسَلَ إلى مُحَمَّدِ بنِ الأَشعَثِ: سُبحانَ الله أبا عَبدِ الرَّحنِ، بَعَثناكَ إلى رَجُلِ واحِدٍ لِتَأْتِيَنا بِهِ، فَثَلَمَ مِن أصحابِكَ ثُلمَةً عَظَيمَةً!!

فَأُرسَلَ إِلَيهِ مُحَمَّدُ بِنُ الأَشعَثِ: أَيُّهَا الأَميرُ، أَتَظُنُّ أَنَّكَ بَعَثَتَنِي إِلَى بَقَالٍ مِن بَقاقِيلِ الكوفَةِ، أو جُرمُقانِيٍّ مِن جَرامِقَةِ الحيرَةِ؟ أَفَلا تَعلَمُ أَيُّهَا الأَميرُ، أَنَّكَ بَعَثَني إلى أَسدَ ضِرِ غام، وبطلَ هِماُم؛ في كفه سِيف " حُسامٌ، يَقطُرُ مِنهُ المُوتُ الزُّوامُ! فأرسَلَ إليه ابنُ زِيادٍ: أن أعطِهِ الأَمانَ ؛ فَإِنَّكَ لَن تَقدِرَ عَلَيهِ إلّا بِالأَمانِ المُؤكَّدِ بِالأَيهانِ (١).

### ٢ ـ وقال المسعودي وغيره:

اِقتَحَموا عَلَى مُسلِمِ الدّارَ، فَثارَ عَلَيهِم بِسَيفِهِ، وشَدَّ عَلَيهِم، فَأَخرَجَهُم مِنَ الدّارِ.

ثُمَّ حَمَلُوا عَلَيهِ الثَّانِيَةَ، فَشَدَّ عَلَيهِم وأَخرَجَهُم أيضاً.

فَلَمَّا رَأُوا ذَلِكَ عَلُوا ظَهِرَ البُّيوتِ فَرَمَوهُ بِالحِجارَةِ. وجَعَلُوا يُلهِبُونَ النَّارَ

<sup>(</sup>۱) مقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٠٨ والفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٥ وراجع: بحار الأنوارج٤٤ ص٤٥٦.

بِأَطرافِ القَصَبِ، ثُمَّ يُلقونَها عَلَيهِ مِن فَوقِ البيوتِ.

فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ قَالَ: أَكُلُّ مَا أَرَى مِنَ الإِحلابِ لِقَتلِ مُسلِمِ بنِ عَقيلٍ؟ يا نَفسُ اخرُجي إِلَى المَوتِ الَّذي لَيسَ عَنهُ مَحيصٌ.

فَخَرَجَ إِلَيْهُم مَصُلَتا سَيْفُهُ إِلَى السَّحَةَ قِقَاتَلَهُم، واختَلْفَ هُوَ وبُكَيرُ بنُ مُمرانَ الأَحْمَرِيُّ ضَربَتَينِفضَرَبَ بَكْيرَ قُمَ مَسُلم، فقطَع السيَّفُ شَفَتَهُ العُليا، وشَرَعَ فِي السُّفلى. وضَرَبَهُ مُسلِمٌ ضَربَةً مُنكَرةً فِي رَأْسِهِ، ثُمَّ ضَرَبَهُ الْحرى على حَبل العاتِقِ فَكَادَ يَصِلُ إلى جَوفِه، وهُو يَرتَجِزُ ويقولُ:

أُقَسِمُ لا أُقتَسِلُ إلّا حُسِرًا وإنَ رَأَيتُ المَوتَ شَيئاً مُسِرًا كُلُّ امرِئِ يَوماً مُلاقٍ شَرًا أخافُ أن أُكذَبَ أو أُغَرّا(١)

(۱) مروج الذهب ج٣ ص ٦٥ و (منشورات دار الهجرة) ج٣ ص ٥٥ وتاريخ الأمم والملوك ج٥ ص ٣٧٣ و (ط الأعلمي) ج٤ ص ٥٠ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص ١٥٤ و ١٥٥ عنها، وعن المصادر التالية: الكامل في التاريخ ج٤ ص ٣٣ و أنساب الأشراف ج٢ ص ٣٣٩ ومقاتل الطالبيين ص ١٠١ و (ط المكتبة الحيدرية) ص ٦٩ و والإرشاد ج٢ ص ٥٥ و و ٥٥ وروضة الواعظين ص ١٩٤ و (منشورات الشريف الرضي) ص ١٧٥ و ١٧٠ و إعلام الورى ج١ ص ٤٤٥ و وبحار الأنوار ج٤٤ ص ٣٥٣ وراجع: العوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص ٢٠١ و وبحار الأنوار ج٤٤ ص ٥٩ وأعيان الشيعة ج١ ص ٥٩ وومقتل الحسين للأبي مخنف ص ٤٩ والدر النظيم ص ١٥٤ و ونهاية الأرب ج٠٢ ص ٢٠٠ والملهوف العين ص ٨٥ ومثير الأحزان ص ٣٥ و (ط المكتبة الحيدرية) ص ٢٥ والملهوف

### ٣\_وقال ابن شهر آشوب:

أنفذ عبيد الله عمرو بن حريث المخزومي، ومحمد بن الأشعث في سبعين رجلاً، حتى أطافوا بالدار، فحمل مسلم عليهم، وهو يقول:

هُوَ المَوتُ فَاصنَع وَيكَ ما أنتَ صانِعُ فَأنتَ بِكَأْسِ المَوتِ لا شَكَّ جارِعُ فَصَاءِ اللهِ فِي الخَلقِ ذايعُ فَصَاءِ اللهِ فِي الخَلقِ ذايعُ

فقتل منهم واحداً وأربعين رجلاً.

فأنفذ ابن زياد اللائمة إلى ابن الأشعث، فقال:

أَيُّهَا الأَميرُ إِنكَّ بَعثَتَنيَ إِلَى أَسدَ ضِرِغام، وسيَف حِسُام، فِي كَفَّ بَطَلٍ هُمام، مِن آلِ خَيرِ الأَنام (١).

٤ \_ ويقول أبو عبيد القاسم بن سلام:

«فها زال يقاتلهم حتى أثخنوه بالجراح، فأسروه»(٢).

٥ \_ وقال أبو حنيفة الدينوري:

ص١١٩ و (ط أنوار الهدى) ص٣٤ وراجع: الإصابة ج٢ ص٧١.

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٣ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٢٤٤ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٤٥٣ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٠٣

<sup>(</sup>۲) العقد الفريد ج٣ ص٣٦٥ وجواهر المطالب لابن الدمشقي ج٢ ص٢٦٨ والمحاسن والمساوي ص٢٠ وراجع: الإمامة والسياسة (تحقيق الزيني) ج٢ ص٥ و (تحقيق الشيري) ج٢ ص٩ و ١٠.

قَالَ [ابنُ زِيادٍ] لِعُبَيدِ بنِ حُرَيثٍ: اِبعَث مِئَةَ رَجُلٍ مِن قُرَيشٍ، وكَرِهَ أَن يَبعَثَ إلَيهِ غَيرَ قُريشٍ خَوفاً مِنَ العَصَبِيَّةِ أَن تَقَعَ، فَأَقبَلُوا حَتَّى أَتُوا الدَّارَ الَّتي فيعَثُ إلَيهِ غَيرَ قُريشٍ خَوفاً مِنَ العَصَبِيَّةِ أَن تَقَعَ، فَأُقبَلُوا حَتَّى أَتُوا الدَّارَ الَّتي فيها مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ فَفَتَحوها، فَقاتَلَهُم، فَرُمِي فَكُسِرَ فوهُ وأُخِذَ، فَأُتِي بِبَعْلَةٍ فيها مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ فَفَتَحوها، فَقاتَلَهُم، فَرُمِي فَكُسِرَ فوهُ وأُخِذَ، فَأُتِي بِبَعْلَةٍ فَرَكِبَها، وصاروا بِهِ إلى ابنِ زِيادٍ (١).

# هكذا أسر مسلم بن عقيل:

ونعود لمتابعة كلام الخوارزمي وابن أعثم هنا، فقد قالا، والنص للأول:

١ ـ لما أرسَلَ ابنُ زِيادٍ إلى ابن الأَشعَثِ أن أعطِهِ الأَمانَ، فَإِنَّكَ لَن تَقدِرَ عَلَيهِ إلا إللَّ مانِ المُؤكَّدِ بِالأَيمانِ؛ «فَجَعَلَ مُحَمَّدُ بنُ الأَشعَثِ يُناديهِ: وَكَكَ عَلَيهِ إلا بِالأَمانِ المُؤكَّدِ بِالأَيمانِ؛ لأَمانُ.
 يَابنَ عَقيل! لا تَقتُل نَفسَكَ، لَكَ الأَمانُ.

فَيَقُولُ مُسلِمٌ: لا حاجَةَ لي في أمانِ الغَدَرةِ الفَجَرَةِ، ويُنشِدُ:

[في الملهوف: يرتجز بأبيات حمران بن مالك الخثعمي يوم القرن حيث يقول:]

أقسَمتُ لا أُقتَلُ إلّا حُرّاً وإن رَأيتُ المَوتَ شَيئاً مُرّا

كُلُّ امرِئِ يَوماً مُلاقٍ شَرّاً رَدَّ شُعاعَ السنَّفسِ فَاستَقَرّا

أضرِ بُكُ م ولا أخافُ ضُرّاً ضربَ هُمام يَستَهينُ اللَّه هرا

ويَخلِطُ البارِدَ سُخناً مـرُّاً ولا أُقــيمُ لِلأَمـانِ قَــدْرَا أَخلَعُ أَو أُغَرَّا

أَنْ الْأَشْعَثِ: وَكِنَكَ يَا مُسْلِمُ! إِنَّكَ لَن تُغَرَّ وَلَن تُخْدَعَ، فَنَادَاهُ مُحَمَّدُ بِنُ الْأَشْعَثِ: وَكِنَكَ يَا مُسْلِمُ! إِنَّكَ لَن تُغَرَّ ولَن تُخْدَعَ،

<sup>(</sup>١) الأخبار الطوال ص ٢٤٠.

وَالْقُومُ لَيسُوا بِقَاتِلْيكَ، فَلا تَقتُل نَفْسَكَ، فَلَم يَلْتَفِت إلَيهِ، فَجَعَلَ يُقاتِلُهُم حتَى أَثُخُن بَالِجِرِاح، وضَعَفُ عَنِ الكِفاحِ، وتَكاثَروا عَلَيهِ مِن كُلِّ جانِبٍ، وجَعَلُوا يَرمُونَهُ بِالنَّبُلِ وَالْحِجارَةِ.

فَقَالَ مُسلِمٌ: وَيلَكُم! مَا لَكُم تَرموني بِالحِجارَةِ كَمَا تُرمَى الكُفَّارُ، وأَنَا مِن أَهلِ بَيتِ النَّبِيِّ المُختارِ؟! وَيلَكُلُم الترعون حق ّ رسول الله، ولا حق قُرباهُ؟ ثُمَّ حَمَلَ عَلَيهِم \_ في [على] ضَعفِه \_ فَهَزَمَهُم، وكَسَرَهُم فِي الدُّروبِ وَالسِّكَكِ.

ثُمَّ رَجَعَ وأسنَدَ ظَهرَهُ عَلى بابِ دارٍ مِن تِلكَ الدَّورِ، ورَجَعَ القَومُ إلَيهِ، فَصاحَ بِهِم مُحُمَّدُ بنُ الأَشعَثِ: ذَروهُ حَتَّى أُكَلِّمَهُ بِمَا أُريدُ، فَدَنا مِنهُ وقالَ: وَيحَكَ يَا بنَ عَقيلِ! لا تَقتُل نَفسَكَ، أنتَ آمِنُ، ودَمُكَ في عُنْقي، وأنتَ في ذِمَّتي.

فَقالَ مُسلِمٌ: أَتَظُنُّ يَا بنَ الأَشعَثِ أنَّي أُعطي بِيَدي وأَنَا أَقدِرُ عَلَى القِتالِ؟! لا وَالله لا يَكونُ ذلِكَ أَبَداً.

ثُمَّ حَمَلَ عَلَيهِ فَأَلْحَقَهُ بِأَصحابِهِ، ثُمَّ رَجَعَ إلى مَوضِعِهِ وهُو يَقولُ: اللَّهُمَّ إِن الَّعطشَ قَد بَلغَ مَنِّي، فلمَ يَجترَ رَئ أَحَدٌ أَن يَسقِيَهُ المَاءَ ويَدنُو مِنهُ.

فَقالَ ابنُ الأَشعَثِ لِأَصحابِهِ: إنَّ هذا لَمُوَ العارُ وَالشَّنارُ، أَتَجزَعونَ مِن رَجُلِ واحِدٍ هذَا الجَزَعَ؟ اِحمِلوا عَلَيهِ بِأَجمَعِكُم حَملَةَ رَجُلِ واحِدٍ.

فَحَمَلُوا عَلَيهِ، وَحَمَلَ عَلَيهِم، وقَصَدَهُ رَجُلٌ مِن أَهْلِ الْكُوفَةِ يُقَالُ لَهُ: بُكَيرُ بِنُ حُمرانَ الأَحَرِيُّ، فَاختَلَفَا بِضَرِبَتَينِ: ضَرَبَهُ بُكَيرٌ عَلَى شَفَتِهِ العُليا، وضَرَبَهُ مُسلِمٌ فَبَلَغَتِ الضَّرِبَةُ جَوفَهُ، فَأَسقَطَهُ قَتيلاً.

وطُعِنَ [مُسلِمٌ] مِن وَرائِهِ فَسَقَطَ إِلَى الأَرضِ، فَأُخِذَ أُسيراً، ثُمَّ أُخِذَ

فَرَسُهُ وسِلاحُهُ، وتَقَدَّمَ رَجُلٌ مِن بَني سُلَيمٍ يُقالُ لَهُ: عُبَيدُ اللهِ بنُ العَبَّاسِ، فَأَخَذَ عِمامَتَهُ (١).

٢ ـ عن قدامة بن سعيد، بن زائدة:

فَقَالَ لَهُ مُحَمَّدُ بِنُ الأَشْعَثِ: إِنَّكَ لا تُكذَبُ، ولا تُخدَعُ، ولا تُغَرُّ، إِنَّ القَومَ بَنو عَمِّكَ، ولَيسوا بقاتِليكَ، ولا ضارِبيكَ.

وقَد أُثخِنَ بِالحِجارَةِ، وعَجَزَ عَنِ القِتالِ، وَانبَهَرَ، فَأَسنَدَ ظَهرَهُ إلى جَنبِ تِلكَ الدَّارِ، فَدَنا مُحَمَّدُ بنُ الأَشعَثِ فَقالَ: لَكَ الأَمانُ.

فَقالَ: آمِنٌ أنا؟

قال: نَعَم.

وقالَ القَومُ: أنتَ آمِنٌ، غَيرَ عَمرِو بنِ عُبَيدِ اللهِ بنِ العَبّاسِ السُّلَمِيِّ، فَإِنَّهُ قالَ: لا ناقَةَ لي في هذا ولا جَمَل، وتَنَحّى.

وقالَ ابنُ عَقيلٍ: أما لَو لَم تُؤَمِّنوني، ما وَضَعتُ يَدي في أيديكُم (٢).

(۱) مقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٠٩ والفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٣ وراجع: الملهوف ص١٢٠ وبحار الأنوار ج٤ ص٥٧ ومناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٣ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٤٤٤.

(۲) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٧٤ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٠ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٦٢ عنه، وعن المصادر التالية: مقاتل الطالبيين ص١٠٦ والكامل في التاريخ ج٤ ص٣٣ والإرشاد ج٢ ص٥٥ و ٥٩ وروضة الواعظين ص١٩٤ و (منشورات الشريف الرضي) ص١٧٦ ومثير الأحزان ص٣٥ وإعلام

٣\_وعند المسعودي:

«وأعطاهُ الأَمانَ، فَأَمكَنَهُم مِن نَفسِهِ، وحَمَلُوهُ عَلَى بَغلَةٍ وأَتُوا بِهِ ابنَ زيادٍ، وقَد سَلَبَهُ ابنُ الأَشعَثِ حينَ أعطاهُ الأَمانَ سَيفَهُ وسِلاحَهُ»(١).

٤ ـ و في رواية عمار الدهني، عن أبي جعفر الباقر «عليه السلام»:
 « فَأَعطاهُ عَبدُ الرَّحمنِ الأَمانَ، فَأَمكَنَ مِن يَدِهِ » (٢).

#### ونقول:

في النصوص المتقدمة عدة أمور تحتاج إلى بيان، نذكر منها ما يلي:

## ابتليت من قبل ابنك:

تقدم: أن مسلم بن عقيل قد خاطب نفسه أولاً، وطلب منها أن تخرج للموت. ولم يذهله ما هو مقدم عليه عن أداء حق امرأة بذلت ما أمكنها بذله لمساعدته، فدعا لها الله أن يرحمها، ويتولى هو عز وجل جزاءها بالخير.

ولكنه «رحمه الله» لم يدع لفت نظرها إلى الجريمة العظمى التي ارتكبها

الورى ج ١ ص ٤٤٣ وبحار الأنوار ج ٤٤ ص ٣٥٢. وراجع: مقتل الحسين لأبي مخنف ص ٤٩ ونهاية الأرب ج ٢٠ ص ٤٠٠ والعوالم، الإمام الحسين ج ١٧ ص ٢٠٠ والدر النظيم ص ٥٤٥ و ٥٤٥ و ١٥٥ و إبصار العين ص ٨٢.

<sup>(</sup>۱) مروج الذهب ج٣ ص٦٨ و (منشورات دار الهجرة) ج٣ ص٥٨ و ٥٩.

<sup>(</sup>٢) راجع المصادر المتقدمة.

ابنها في حقه «رحمه الله»، وفي حق الدين، لأن من يقدم على هذه الجرائم والعظائم، ويبوء بغضب الله، وبالخزي في الدنيا والآخرة، ولا يبالي بالعهود التي أعطاها، والأيهان التي بذلها، ويخون ربه، ودينه، بل هو يخون أقرب الناس إليه، وأنصحهم له، وهو أمه أيضاً.

إن هذا الشخص لا بد أن يبوء أيضاً بغضب أمه، وأن تراه في موقع الماكر والخادع والخائن.. فلا يجد من يغتر به، وينخدع بمظهره..

على أن إخبار طوعة بها فعل ولدها لا بد أن يترك أثره عليها، ألماً، وأسى، وحزناً، فتنال بذلك المزيد من الرضا والمثوبة الإلهية.

## مسلم بنظر أعدائه:

#### يلاحظ:

ا ـ أن مسلماً «رحمه الله» ـ كما ذكره المسعودي ـ قد عبر عن أنه لم يكن يتوقع أن يحشد أعداؤه كل هذه القوى، وان يبذلوا هذا القدر من الجهد الذي فاق التصور، من أجل قتل رجل واحد، ولذا قال مسلم متعجباً: «أَكُلُّ ما أرى مِنَ الإحلابِ لِقَتلِ مُسلِم بنِ عَقيلِ»؟!

وقد فسر أهل اللغة «الإحلاب» بالاجتماع للنصر والمعونة (١).

ويحتمل أن تكون «الإجلاب» الذي هو الحشد لأجل الإفساد والأذى، كما يقال عن الشيطان: أجلب عليهم بخيله ورجله..

٢ ـ إن عبيد الله بن زياد أيضاً، لم يستطع أن يكتم دهشته من بسالة

(١) راجع: لسان العرب، مادة: حلب.

مسلم بن عقيل، فأرسل إلى ابن الأشعث يعبر له عن ملامته له، واستغرابه ليس فقط من عجز هذا الحشد من المقاتلين، الذي هو جيش كبير عن مقارعة رجل واحد.

بل بكون هذا الرجل الواحد هو الذي يفتك بهذا الجيش، ويقتل جماعة منه، فعده ثلمة عظيمة في صفوف ذلك الحشد. بالرغم من جراحه الثقيلة، التي كانت قد لحقت به قبل ذلك، ومن نزفه المتواصل.

٣ ـ وقد أكّد ابن الأشعث لابن زياد صحة الأخبار التي بلغته عما فعله مسلم «رضوان الله تعالى عليه» بجماعته، ويقدم لعبيد الله بن زياد وصفاً لشجاعة مسلم، لا بد أن يزيد في شعور ابن زياد بالخيبة، والحسرة، والألم. فقد قال له: إنه لم يرسله للقبض على بقال من بقاقيل الكوفة، ولا جرمقاني من جرامقة الحيرة، بل أرسله إلى أسد ضرغام، وبطل همام الخ..

والجرامقة: هم النبط.

وقيل: هم قوم من العجم يسكنون الموصل.

فلما بلغ ابن زياد ما قاله ابن الأشعث عن مسلم بخع له، وصار بصدد إيجاد مخرج له ولجماعته من المأزق الكبير والفاضح الذي لو استمر لانتهى بانهيار أكيد في معنويات رجاله، وربها تطورت الأمور باتجاهات مخيفة لابن زياد، فإن أهل الكوفة قد تثوب إليهم عوازب أحلامهم، وتعرض لهم صحوة ضمير، أو انسياق مع مظاهر المنعة، وعزة القوة..

فأمر ابن الأشعث بأن يلجأ إلى الحيلة والخداع، والكذب على مسلم بإعطائه الأمان المشفوع بالأيهان، مصرحاً لابن الأشعث: بأنه لن يقدر على

مسلم بدون ذلك..

## التعتيم على إنجازات وبطولات مسلم:

ويلاحظ هنا: أن النصوص التي تحدثت عن جهاد مسلم، وبسالته، وتضحياته تغمغم في البيان، وتنأى بنفسها عن الجهر بالحقائق، حتى إن بعضهم لا يذكر شيئاً عن الذين قتلهم مسلم من مهاجميه، بل يكتفي بذكر هجومهم، ومقاومة مسلم لهم..

كما أنهم يذكرون: أن مسلماً قد أثخن بالجراح، ولم يمنعه ذلك من مواصلة القتال، إلى أن تلاشت قواه فأسر..

غير أن رواية الخوارزمي قد تخطت هذه الحدود بعض الشيء لتذكر: أن مسلماً قد قتل جماعة من الذين هاجموه في بيت طوعة.

وهي عبارة مبهمة تصدق على الجماعة القليلة، كما تصدق على الكثير.

ولكن ابن شهرآشوب قد تجاوز ذلك ليذكر رقماً محدداً للذين قتلهم مسلم، حيث قال \_ كما تقدم \_: إنه «رحمه الله» قتل واحداً وأربعين رجلاً من مهاجميه.

ويفهم منه: أن هذا العدد قد قتل في هجهاتهم الثلاث المتوالية على بيت طوعة.. أما عدد من قتل منهم بعد ذلك فلم نجد نصاً يرشدنا إليه..

هذا رقم كبير جداً، لاسيما بملاحظة: أن النصوص قد ذكرت أن مسلماً كان يعاني من جراحة ثقيلة أصابته، حين جاء بأصحابه إلى قصر ابن زياد، لنجدة هانى بن عروة. ثم تفرق عنه أصحابه، وساقته المقادير إلى بيت طوعة.

## قريش.. هي الداء الدوي:

ا ـ وغني عن البيان: أن قريشاً كانت باستمرار شديدة الوطأة على على «عليه السلام»، وأهل بيته، وكل من يلوذ بهم، أو له بهم أدنى صلة أو رابطة ولم تصف من قلوبهم لأهل هذا البيت، بل بقوا يبغون لهم الغوائل، ويتربصون بهم الدوائر.

Y ـ لقد أمر ابن زياد باختيار مئة رجل من قريش، ليتولوا قتل مسلم بن عقيل، الذي يمحضونه حقدهم وبغضهم، وحسبه أنه من ذرية أبي طالب الذي حمى رسول الله من مكر ومؤامرات قريش، ومسلم أيضاً هو سفير الحسين بن علي، وعلي «عليه السلام» كان هو الشجا المعترض في حلوقهم، وإنها كانوا يسعون لقتل الحسين بغضاً منهم بأبيه.

ويؤكد هذا الحقد والبغض صفات وسهات مسلم بن عقيل، واستقامته على طريق الحق والخير والصلاح، وما يظهر له على الدوام من كهالات، ومن رجولة وشجاعة وبطولات. فإن الفسقة الفجرة، والجبناء يبغضون الحق وأهله ويمقتونهم لمجرد تحليهم بصفات الفضل، والنبل، والشهامة، والشجاعة، والكرامة.

" والذي يستحق الكثير من الأسف والأسى: أن لا يكون لقتل مسلم بن عقيل، وهو الرجل الفاضل الزكي، والكامل التقي والباسل الأبي. أي خلل أو تساؤل، أو كدورة لدى قومه لدى هؤلاء القرشيين، وأن يبقوا على ما هم عليه من التآلف والانسجام. وكأنهم حين يتولون قتل مسلم وأمثاله من عظهاء رجالهم، يرون أنهم قد قاموا بواجبهم، وأنهم يستحقون المكافآت والجوائز، والمناصب والمقامات.

وهذا يدلنا على المدى الذي بلغوه في عمى البصيرة، وانقلاب المفاهيم لدى هؤلاء الناس، حتى أصبحوا يرون المنكر معروفاً، والمعروف منكراً، والحق باطلاً، والباطل حقاً، ويرون القبائح والفضائح حسنات ومفاخر، وقد ضل سعيهم في الحياة الدنيا، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً..

## أمان الغدرة الفجرة:

هناك نصوص عديدة تصرح: بأن مسلماً أخذ أسيراً بعد أن أثخن بالجراح، وعجز عن القتال، وانبهر. أي صار نفسه يتردد بسرعة من شدة الإعياء.

وقد تضمن الرجز الذي تمثل به مسلم حين عرض عليه الأمان قوله: «أخاف أن [أُكذب] أُخدع أو أُغرا»، فقال له ابن الأشعث: إِنَّكَ لَن تُغَرَّ ولَن تُخدَعَ.

وقالوا أيضاً: إنه حين ناداه ابن الأشعث بالأمان قال له: «لا حاجَة لي في أمانِ الغَدَرةِ الفَجَرةِ».

مع أننا نجد في بعض النصوص المتقدمة أيضاً ما يدل على أنه «عليه السلام» قد قبل الأمان الذي أعطي له، وقد جاء ذلك في رواية قدامة بن سعيد، والمسعودي، ورواية عمار الدهني عن الإمام الباقر «عليه السلام».

وقد يرى البعض ضرورة ترجيح الروايات التي تصرح بعدم قبوله الأمان إلى أن أخذ أسيراً، لكثرة الروايات المصرحة بهذا المعنى، ولأن هذا هو المتوقع من مسلم الرجل الأبي، والحازم، والعارف بأخلاق أعدائه، وأنهم لن يفوا له، ولن يبقوا عليه..

غير أننا نرى: أن الجمع بين هذه الروايات ممكن، ولعله الأولى، فإن الروايات التي صرحت برفضه «عليه السلام» أمان الغدرة الفجرة إنها تتحدث

عن مرحلة القتال الشرس الذي كان «عليه السلام» يخوضه ببسالة واقتدار.

ثم إنه كان حين يعرض الأمان عليه بصورة متكررة بعد أن أثخن بالجراح يرفض قبوله مرة بعد أخرى، وقد قال لابن الأشعث: إنه لا يعطي بيده ما دام به قوة على القتال.

فلما استحكم به النزف وألم الجراح، وضعف عن الكفاح، وتكاثروا عليه من كل جانب، وعجز عن القتال، وانبهر. أي تتابع نفسه من شدة الإعياء، عرض عليه الأمان في هذه اللحظة من قبل ابن الأشعث أيضاً، فقبله، وقال لهم حسب رواية قدامة بن سعيد ـ: أما لَو لَم تُؤَمِّنوني، ما وَضَعتُ يَدي في أيديكُم.

وهذا أيضاً هو مضمون الرواية المنسوية للإمام الباقر «عليه السلام»، وكذا رواية المسعودي.

ومعنى ذلك: أنه لو لا إعطاؤه الأمان لبقي يذب عن نفسه بسيفه إلى أن لا يبقى لديه قدرة على حمل سيفه..

فتلخص: أنه إنها قبل الأمان بعد أن عجز عن القتال، وصار يلوح بسيفه للذب عن نفسه، وإبعاد قاتليه عنه، ولو للحظات، وأصبح سقوط سيفه من يده بسبب الإعياء، والنزف، والعجز عن حمله مرهون بلحظات لا تقدم ولا تؤخر، ولا تؤثر في النتائج.

لكن اللافت: أنهم قد غدروا به في نفس اللحظة التي أعطوه الأمان فيها.

وربها جاز لنا احتمال أن يكون «عليه السلام» قد قصد بقبول الأمان في اللحظة الأخيرة مع علمه بخيانتهم، وغدرهم هو أن يبوؤا بعار الغدر والخيانة في الدنيا، وينالهم الخزي والغضب والعذاب الإلهى في الآخرة،

ليزيدهم الله تعالى عذاباً فوق العذاب، تماماً كما فعله مع ابن طوعة حين أخبر «رحمه الله» أم ذلك الخائن بالخيانة التي ارتكبها ولدها..

# جزع مهاجمي مسلم را

وقد لفت نظرنا: ما تقدم في رواية الخوارزمي وابن أعثم، من أنه بعد أن أثخن مسلم «رحمه الله» بالجراح، وضعف عن القتال، وأعطاه ابن الأشعث الأمان مرة بعد أخرى. \_ نعم.. بعد هذا كله \_ كان جزع الذين كانوا يهاجمون مسلماً، \_ وما أكثرهم \_ عظيماً، ولافتاً للنظر، ومثيراً للدهشة، حتى لقائدهم محمد بن الأشعث، الذي كان هو الآخر يمعن في الهرب حين يهاجمه مسلم..

وقد قال ابن الأشعث لأصحابه هؤلاء: «إنَّ هذا لَهُوَ العارُ وَالشَّنارُ، أَتَجَزَعونَ مِن رَجُلِ واحِدٍ هذَا الجَزَعَ»؟!

# عادات نسمع بها لأول مرة:

وقد تضمنت رواية الخوارزمي وابن أعثم المتقدمة أمراً لم نكن نعرفه، ولم يمر بنا في قراءتنا المختلفة فيها أمكننا الإطلاع عليه من نصوص في المصادر المتنوعة، فقد ظهر من كلام مسلم أنه لا يرمى بالحجارة إلا الكافر. وأن رمي المؤمنين بالحجارة مخالفة وجرأة لا يمكن القبول بها، ولا السكوت عنها، وأن هذه الجريمة تزداد قبحاً، حين يكون المرمي بالحجارة من أهل بيت النبي "صلى الله عليه وآله"، وأن هذا تفريط بحق النبي، وبحق عترته.

فقد تقدم: أنه قال لمهاجميه حين صاروا يرمونه بالنبل والحجارة: «ما لَكُم تَرموني بِالحِجارَةِ كَمَا تُرمَى الكُفّارُ، وأَنَا مِن أَهْلِ بَيْتِ النَّبِيِّ الْمُختارِ؟!

وَيلَكُم! أما تَرعَونَي أَ رسَول الله، ولا حقَ أَ قُرباهُ»؟!

# توقع الغدر من أهل الغدر:

وقد لفت نظرنا: ما ورد في رواية قدامة بن سعيد، من أنه حين قال مسلم لابن الأشعث وأصحابه: «آمن أنا؟!

قالَ: نَعَم، وقالَ القَومُ: أنتَ آمِنُ، غَيرَ عَمرِو بنِ عُبَيدِ اللهِ بنِ العَبّاسِ السُّلَمِيِّ، فَإِنَّهُ قالَ: لا ناقَةَ لي في هذا ولا جَمَل، وتَنَحّى».

ولعل هناك من يرى: أن موقف عمرو هذا كان بسبب شدة عداوته لمسلم، ورغبته في البطش به، وأنه لا يريد أن يعطيه أملاً بالحياة مهم كان ضئيلاً.

ولكننا نرى: أنه قد يكون لموقفه هذا منحى آخر، بأن يكون قد أدرك أن هذا الأمان مجرد خدعة، وأنه سينقض بلا ريب، فأنف \_ أو لم يستحِلَّ \_ أن يشارك في أمان تكون عاقبته الغدر مباشرة، ورأى أن هذا قد يضر بسمعته، و يجلب له العار.

ولكن ليت شعري ألم يكن يشعر بالعار، أو يخشى سوء السمعة وهو يشارك في قتل هذا العبد الصالح، الممثل لأقدس إنسان على وجه الأرض؟!

# الذين هاجموا مسلماً:

وتجد بين الروايات والمصادر اختلافاً في عدد الذين هاجموا مسلم بن عقيل «رحمه الله» في بيت طوعة، وبعد ذلك إلى أن أسروه، هل هم سبعون رجلاً من قيس، وقد قتل منهم واحداً وأربعين.. أو أن مهاجميه كانوا مئة من قريش، أو أنهم أرسل إليه ثلاث مئة راجل من صناديد أصحابه، أو أنه

أرسل إليه مئة فارس، مع رجل من بني سليم؟!

#### ونجيب:

بأن هذا الاختلاف غير ضائر، فإن ابن زياد حين يعرف مدى خطورة الأمر، لا يترك أصحابه طعمة لسيف ابن عقيل، بل هو سوف يمدهم بالرجال الراجلين تارة، والفرسان منهم أخرى. وقد يرسل ثلاث مئة راجل من أنصاره، ثم يرسل من قبيلة قيس ستين أو سبعين رجلاً.

ويرسل أيضاً مئة فارس مع رجل آخر من بني سليم. وقد يختار مئة رجل من قريش حين يخشى وقوع العصبية بين الموالين له. فإن ابن الأشعث كان بحاجة إلى هذا المدد المتواصل الذي لولاه لم يقدر على أخذ مسلم.

## لا فرق بين الإبن والأب:

وأكثر الروايات تذكر: أن قائد الحملة ضد مسلم هو محمد بن الأشعث. لكن رواية عمار الدهني، عن الإمام الباقر «عليه السلام» ذكرت أن الذي أعطاه الأمان هو عبد الرحمان بن محمد بن الأشعث، فأمكن من يده.

## ونقول:

إن محاولة إقناع مسلم بقبول الأمان قد تكررت بإصرار، وكان مسلم يرفض قبول ذلك إلى أن عجز عن القتال. فلعل آخر من عرض عليه ذلك هو عبد الرحمان بن الأشعث. وإذا كان أبوه هو قائد ذلك الجيش، فمن الطبيعي أن يكون عبد الرحمان بن الأشعث يتكلم بلسان أبيه وبرضى منه. ولأن أباه هو صاحب الكلمة في هذا الأمر، لأنه قائد الهجوم، يصح نسبة إعطاء الأمان إليه تارة، وإلى ولده أخرى.

# الفصل الخامس: في مواجهة الطاغوت..

## مسلم يواجه أعوان الظلمة:

### ١ \_ قال ابن كثير:

لًا انتَهى مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ إلى بابِ القَصرِ، إذا عَلى بابِهِ جَماعَةٌ مِنَ الأُمَراءِ مِن أَبناءِ الصَّحابَةِ، مِمَّن يَعرِفُهُم ويَعرِفُونَهُ، يَنتَظِرونَ أَن يُؤذَنَ لَمُم عَلَى ابنِ مِن أَبناءِ الصَّحابَةِ، مِمَّن يَعرِفُهُم ويَعرِفُونَهُ، يَنتَظِرونَ أَن يُؤذَنَ لَمُم عَلَى ابنِ زِيادٍ، ومُسلِمٌ مُخضَّبُ بِالدِّماءِ في وَجهِهِ وثِيابِهِ، وهُوَ مُثخَنُ بِالجِراحِ، وهُو في غايَةِ العَطَشِ، وإذا قُلَّةٌ مِن ماءٍ بارِدٍ هُنالِكَ، فَأَرادَ أَن يَتَناوَهَا لِيَشرَبَ مِنها، فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ مِن أُولئِكَ: وَالله لا تَشرَبُ مِنها حَتّى تَشرَبَ مِنَ الحَميمِ!

فَقَالَ لَهُ: وَيلَكَ يَا بِنَ بَاهِلَةَ، أَنتَ أُولَى بِالْحَميمِ، وَالْخُلُودِ فِي نَارِ الْجَحيمِ مِنِّي. ثُمَّ جَلَسَ فَتَسَانَدَ إِلَى الْحَائِطِ مِنَ التَّعَبِ، وَالْكَلالِ، وَالْعَطَشِ، فَبَعَثَ عُمارةُ بُنُ عُقبَةَ بِنِ أَبِي مُعَيطٍ مَولى لَهُ إلى دارِهِ، فَجاءَ بِقُلَّةٍ عَلَيها مِنديلٌ، ومَعَهُ قَدَحٌ.. إلى آخر ما سيأتي (١).

## ٢ \_ وعن جعفر بن حذيفة الطائي:

أن ابن الأشعث انتهى إلى باب القصر، ودخل على ابن زياد، فَأَخبَرَ عُبيَدَ الله خَبرَ ابنِ عَقيلٍ، وضَربِ بُكيرٍ إيّاهُ، فَقالَ: بُعداً لَهُ!

(١) البداية والنهاية ج ٨ ص ١٥٦ و (ط دار إحياء التراث) ج ٨ ص ١٦٨.

فَأَخبَرَهُ مُحَمَّدُ بنُ الأَشعَثِ بِها كانَ مِنهُ، وما كانَ مِن أمانِهِ إيّاهُ.

فَقَالَ عُبَيدُ اللهِ: ما أنتَ وَالأَمانُ، كَأَنَّا أرسَلناكَ تُؤمِنُهُ! إِنَّمَا أرسَلناكَ لِتَأْتِينَا بِهِ. فَسَكَتَ.

وَانتَهَى ابنُ عَقيلٍ إلى بابِ القَصرِ وهُوَ عَطشانُ، وعَلى بابِ القَصرِ ناسٌ جُلوسٌ يَنتَظِرونَ الإِذنَ، مِنهُم: عُمارَةُ بنُ عُقبَةَ بنِ أبي مُعَيطٍ، وعَمرُو بنُ حُرَيثٍ، ومُسلِمُ بنُ عَمرٍو، وكَثيرُ بنُ شِهابِ(١).

٣ ـ روى الطبري عن أبي مخنف عن قدامة بن سعد، وروى ابن أعثم وغيره نحو ذلك أيضاً، قالوا:

إِنَّ مُسلِمَ بِنَ عَقيلٍ حِينَ انتَهِى إِلَى بابِ القَصرِ، فَإِذا قُلَّةٌ بارِدَةٌ مَوضوعةٌ عَلَى البابِ، فَقالَ ابنُ عَقيلٍ: اِسقوني مِن هذَا الماءِ، فَقالَ لَهُ مُسلِمُ بِنُ عَمرٍ و: أَتُراها ما أَبرَدَها؟! لا وَالله، لا تَذُوقُ مِنها قَطرَةً أَبُداً، حَتَّى تَذُوقَ الْحَميمَ فِي نارِ جَهَنَّمَ!

قَالَ لَهُ ابنُ عَقيلِ: وَيَحَكَ! مَن أَنتَ؟ [في الفتوح: أُشهِدُ عَلَيكَ أَنَّكَ إِن كُنتُ مَن قريش فَإِنَّكَ مُدَّع إِلى غَيرِ كُنتَ مِن غَيرِ قُرَيشٍ فَإِنَّكَ مُدَّع إِلى غَيرِ

(۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٧٥ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨١ والكامل في التاريخ ج٤ ص٣٣ و ٣٤ إلى قوله: فسكت. والإرشاد ج٢ ص٠٦ وروضة الواعظين ص١٩٥ و (منشورات الشريف الرضي) ص١٧٦ وإعلام الورى ج١ ص٤٤٤ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٥٤ ولواعج الأشجان ص٢١ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٤٠٤ وتاريخ الكوفة ص٣٢٩ ومقتل الحسين لأبي غنف ص٥٥ وإبصار العين ص٨٥٠.

أبيكَ. مَن أنتَ يا عَدُوَّ الله؟

فَقَاأَلُنا:منَ عَرفَ الحقَ أَ إذ أنكَرتَهُ الخ..].

قالَفا ابَن منُ عرفَ الحقَ الحقَ اذ أنكرتَهُ، ونَصَحَ لِإِمامِهِ إذ غَشَشتَهُ، وسَمِعَ وأطاعَ إذ عَصَيتَهُ وخالَفتَ، أنَا مُسلِمُ بنُ عَمرِو الباهِلِيُّ.

فَقَالَ ابنُ عَقَيلٍ: لِأُمِّكَ الثُّكلُ، مَا أَجْفَاكَ وَمَا أَفَظَّكَ! وأَقسَى قَلبَكَ وأَغلَظَكَ! وأقسى قَلبَكَ وأَغلَظَكَ! أنتَ يَا بنَ باهِلَةَ أولى بِالحَميمِ وَالخُلودِ في نارِ جَهَنَّمَ مِنِّي. [زاد في الفتوح: إذ آثَرتَ طاعَةَ بَني سُفيانَ عَلى طاعَةِ الرَّسولِ مُحَمَّدٍ «صلى الله عليه وآله».

ثُمَّ قَالَ مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ \_ رَحِمَهُ اللهُ \_: وَيَحَكُم يَا أَهِلَ الْكُوفَةِ! اِسقوني شُربَةً مِن مَاءً].

ثُمَّ جَلَسَ مُتَسانِداً إلى حائِطٍ.

قالَ أبو مِخِنَفٍ: فَحَدَّثَني قُدامَةُ بنُ سَعدٍ: أَنَّ عَمرَو بنَ حُرَيثٍ [الباهلي] بَعَثَ غُلاماً يُدعى سُلَيهانَ، فَجاءَهُ بهاءٍ في قُلَّةٍ فَسَقاهُ.

قال أبو مِجنَفٍ: وحَدَّثني سَعيدُ بنُ مُدركِ بنِ عُمارَةَ: أَنَّ عُمارَةَ بنَ عُقبَةَ بَعَثَ غُلاماً لَهُ يُدعى قَيساً، فَجاءَهُ بِقُلَّةٍ عَليها مِنديلٌ ومَعَهُ قَدَحٌ، فَصَبَّ فيه ماءً ثُمَّ سَقاهُ، فَأَخَذَ كُلَّما شَرِبَ امتَلاَ القَدَحُ دَماً، فَلَمَّا مَلاَ القَدَحَ المَرَّةَ التَّالِثَةَ ذَهَبَ لِيَشرَبَ فَسَقَطَت ثَنِيَّتَاهُ فيهِ.

فَقَالَ: اَلْحَمدُ اللهِ، لَو كَانَ لِي مِنَ الرِّزقِ المَقسومِ شَرِبتُهُ.

[في الفتوح: وأُتِيَ بِهِ حَتَّى أُدخِلَ عَلَى عُبَيدِ الله بنِ زِيادٍ](١).

<sup>(</sup>١) موسوعة الإمام الحسين «عليه السلام» ج٣ ص١٧١ عن المصادر التالية: تاريخ

## ٤ \_ عن أبي معشر:

أَرسَلَ [ابنُ زِيادٍ] إلى مُسلِمِ بنِ عَقيلٍ، فَخَرَجَ عَلَيهِم بِسَيفِهِ، فَمَا زالَ يُناوِشُهُم ويُقاتِلُهُم حَتّى جُرِحَ وأُسِرَ، فَعَطِشَ وقالَ: اِسقوني ماءً، ومَعَهُ رَجُلٌ مِن آلِ أبي مُعَيطٍ، ورَجُلٌ مِن بَني سُلَيم.

فَقَالَ شِمرُ بنُ ذي جَوشَنٍ: وَاللهِ لا نَسقيكَ إلَّا مِنَ البِئرِ.

وقالَ المُعَيطِيُّ: وَالله لا نَسقيهِ إلَّا مِنَ الفُراتِ.

فَأَتَاهُ غُلامٌ لَهُ بِإِبرِيقٍ مِن ماءٍ، وقَدَحٍ قَوارِيرَ، ومِنديلٍ فَسَقَاهُ، فَتَمَضَمَضَ فَخَرَجَ الدَّمُ، فَهَا زالَ يَمُجُّ الدَّمَ ولا يُسيغُ شَيئاً، حَتّى قَالَ: أَخِّرهُ

الأمم والملوك ج٥ ص٥٣٥ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨١ والكامل في التاريخ ج٤ ص٣٤ ومقاتل الطالبيين ص١٠٧ و (ط المكتبة الحيدرية) ص٦٦ وفيه «نسيها» بدل «قيساً». والإرشاد ج٢ ص٠٦ وفيه: عمرو بن حريث بدل عمارة بن عقبة. وكلها نحوه. وبحار الأنوار ج٤٤ ص٥٥ وراجع: مروج الذهب ج٣ ص٨٦ و (منشورات دار الهجرة) ص٥٥ ومناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٥ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٤٤٢ وروضة الواعظين ص٥٩ انتهى.

وراجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٥ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص١٥٠ و (ط وفيه: لعمرو بن حريث المخزومي. وراجع: البداية والنهاية ج٨ ص١٥٦ و (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٦٨ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٥٦ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٠٤ ولواعج الأشجان ص٦٢ وأعيان الشيعة ج١ ص٩٢٥ وإبصار العين ص٨٤. عَنِّي، فَلَمَّا أَصِبَحَ دَعاهُ عُبَيدُ الله لِيَضِرِبَ عُنْقَهُ (١).

ونقول:

لا بأس بملاحظة الأمور التالية:

## أين أبناء الصحابة؟!:

تقدم: أن مسلماً التقى بجهاعة من الأمراء من أبناء الصحابة، ممن يعرفهم ويعرفونه، وهم ينتظرون الإذن بالدخول من ابن زياد، ومسلم مخضب بالدماء في وجهه وثيابه، وهو مثخن بالجراح.. وهو شديد العطش، فرأى قلة من الماء البارد، فطلب الماء ليشرب، فانبرى أحد الأجلاف لتوجيه الإهانات إليه، وجرى له معه سجال مثير ظهرت فيه عدوانية ذلك الرجل وقسوته، وغلظته، وسوء أدبه. وكان ذلك على مرأى ومسمع من أولئك الأمراء من أبناء الصحابة..

## ونحب لفت نظر القارئ الكريم هنا إلى ما يلي:

ا ـ ألم يشر منظر مسلم بن عقيل، حيث كانت الدماء تخضب وجهه وثيابه، والجراح قد أثخنته مشاعر أبناء الصحابة هؤلاء؟! وهم يرونها رأي العين، ولم يعرفوا بها من خلال أخبار أو شائعات بلغتهم؟! لكي يقال: «فها راءٍ كمن سمعا»؟!

<sup>(</sup>۱) موسوعة الإمام الحسين «عليه السلام» ج٣ ص١٧٢ عن المحاسن والمساوي ص١٠٠ والإمامة والسياسة (تحقيق الزيني) ج٢ ص٥ (تحقيق الشيري) ج٢ ص١٠ وفيه: شهر بن حوشب، بدل شمر بن ذي الجوشن، والمحن ص١٤٥.

ألا يفترض بالإنسان العزيز، والمتوازن والنبيل أن يتألم لمثل هذه المشاهدات، التي تفصح عن حدوث جريمة واضحة، وفاضحة، تستحق المساءلة والحساب، أو العتاب على أقل تقدير؟!

Y \_ إذا كان هؤ لاء الأمراء يعرفون مسلماً، وهو يعرفهم؛ فإن معرفتهم به لا بد أن تحمل معها الشواهد والدلائل على صحة وصدقية، وعمق المضمون الذي وصفه به الإمام الحسين «عليه السلام» في كتابه لأهل الكوفة، حيث قال عنه: «أخي، وَابنَ عَمّي، وثِقَتي مِن أهل بَيتي»(١).

\_\_\_\_

(۱) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٣٠ وتاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٥٦ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٦٢ والكامل في التاريخ ج٤ ص٢١ والإرشاد للمفيد ج٢ ص٣٩ ومناقب آل طالب ج٤ ص٩٨ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٢٤٢ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص١٩٨ وروضة الواعظين ص١٩٠ و المنشورات الشريف الرضي) ص١٩٧ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٣٣ و ٤٣٣ ولواعج الأشجان ص٣٣ ومستدرك سفينة البحار ج٥ ص١٣٨ وقاموس الرجال ج١٠ ص٢٦ والمنتظم في تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٢٨ والعبر وديوان المبتدأ والخبر ج٣ ص٢٢ وتاريخ الكوفة ص٤٢٢ وأعيان الشيعة ج١ ص٩٨٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص١٧ وإعلام الورى ج١ ص٢٣٤ ونهاية الأرب ج٢٠ ص٢٨٦ وإبصار العين ص٥٢ و ٩٧ و ٢١٦ والمجالس الفاخرة ص١٩١ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج٢٧ ص١٥١ و ١٥١ و ١٥١ و ١٦١

وعند الطريحي: «والمفضل عندي من أهل بيتي»(١).

وإن كنا نتوجس خيفة من أن يفهم من عبارة الطريحي هذه: أنها تريد أن تعطي مسلماً امتيازاً حتى على الإمام السجاد «عليه السلام» المنصوص على إمامته وعصمته، وظهور فضله على جميع البشر عدا الأئمة الطاهرين «عليهم السلام».

إلا أن يكون المراد: أن مسلماً هو المفضل لإنجاز هذه المهمة الكبرى والخطيرة، بما لها من ظروف واقتضاءات.

أو يراد: أنه المفضل عنده عن كل الذين لم يفضلهم الله تعالى على سائر البشر، ويحتاج إلى معرفة فضلهم، إلى الرجوع إلى مصادر الغيب أيضاً.

" - ألا يفكر هؤلاء الأمراء أن إمارتهم هذه ستكون خزياً عليهم، إذا كان ثمنها هو إنسانيتهم، ودينهم، ووجدانهم، ليصبحوا شواهد زور، وأعواناً للظالمين والآثمين؟!

٤ ـ كيف سكت أبناء الصحابة، الأمراء!! عن ذلك الباهلي، وهو يبادر
 لبث سمومه، وصب حم حقده على هذا الرجل المخضب بالدماء، والمثخن
 بالجراح، والمنهك القوى، الذي أخذ التعب والعطش والكلال منه كل مأخذ؟!

ألم يكن الأولى لهم، والأجدر بهم: أن يظهروا عدم رضاهم بهذا العدوان، ولو بمقدار العبوس في وجهه على أقل تقدير، وهو أضعف الفروض؟!

<sup>(</sup>١) المنتخب للطريحي ج٢ ص٨٣.

#### عطش مسلم:

وقد تقدم: أن مسلماً حين رأى قلة الماء البارد على باب القصر بادر ليشرب، أو طلب منهم أن يسقوه منها.. فقد يحاول البعض أن يدعي أن مسلماً قد توقع من أعدائه الذين يعرف أنهم قاتلوه ما لم يكن ينبغي له أن يتوقعه، لاسيما من اناس يعرف مدى قسوتهم وغلظتهم.

ويشهد لذلك: ما سمعه «رحمه الله» من مسلم بن عمرو الباهلي، من كلام قاس، وشديد الأذى.

#### ونجيب:

أولاً: بأن مسلماً حين يطلب شرب الماء إنها يطالب بحقه الذي جعله الله تعالى له، ومن المعلوم: أن رفض الجبارين لأحكام الله لا بد أن يدفع المؤمن الصادق إلى إظهار التشدد في التمسك بتلك الأحكام، وفضح من يخالفها، لكي لا يخدع الناس بتدليسات الظالمين وترهاتهم، ولا يكونوا ضحايا تزويرهم وكذبهم، ولا يتأثروا بإعلامهم المسموم.

ثانياً: إذا كان ابن الأشعث قد أعطى مسلماً الأمان، وكان ابن زياد هو الذي أمره بذلك، ولم يزل مسلم يطالب ابن الأشعث بالوفاء به، بل طالبه بأن يقوم بسيفه دونه.

وإذا كان ابن الأشعث قد أوصل مسلماً إلى باب القصر، فتركه هناك ودخل هو ليخبر ابن زياد بها جرى، وقد ظهر من النصوص: أن ابن زياد قد عرف بأن مسلماً قد أُخذ استناداً إلى الأمان في هذا الوقت بالذات. وبعد انقضاء تلك الليلة قتل في اليوم التالي مسلم «رحمه الله».

وهذا يعني: أنه لم يظهر حين واجه مسلم أبناء الصحابة، وسمع من الباهلي ما سمع من أن ابن زياد سوف ينكث العهد، وينقض الأمان.. وذلك كله يعطي كل الحق لمسلم في أن يطالبهم بالتعامل معه على أساس الأمان الثابت له.

ولا يحق لمسلم بن عمرو الباهلي ولا لغيره أن يوجه إلى مسلم بن عقيل أية كلمة نابية، أو مؤذية، أو مهينة. بل كان عليه أن يبادر هو إلى تقديم الماء إلى مسلم ليشرب. لو كان عنده ذرة من الإنسانية، والشعور بالكرامة.

ثالثاً: حتى لو رفض عبيد الله بن زياد الوفاء بأمان ابن الأشعث لمسلم، فإن رفضه هذا لا قيمة له، ما دام أن الشرع قد أمضى كل أمان يعطى، وألزم بالوفاء به، ولو جاء من قبل أى كان من الناس.

رابعاً: إن على مسلم بن عقيل، الذي يريد أن يقيم حكم الله في الأرض أن لا يعترف بحكومة أهل الجور والباطل، والغاصبين لمقام الأنبياء والأوصياء، وأن يرفض الأمر الواقع الذي يريدون فرضه عليه وعلى سائر الناس.

ولعل هذا هو ما أشار إليه مسلم بن عقيل حين قال للباهلي \_ حسب رواية ابن أعثم \_: أنتَ يَا بنَ باهِلَةَ أولى بِالحَميم..

إلى أن قال: إذ آثَرتَ طاعَةَ بَني سُفيانَ عَلى طاعَةِ الرَّسولِ مُحَمَّدٍ «صلى الله عليه وآله».

بل هذا أيضاً هو تكليف كل مسلم ومسلمة.. فلا يحق لذلك الباهلي أن يتعمد الباطل، وينصر أهله، ولا يجوز لمن يسمعه ويراه يفعل ذلك أن يسكت عنه، فلهاذا سكت عنه أولئك الأمراء من أبناء الصحابة؟!

#### مسلم لم يشرب:

وتقدم: أن عمارة بن عقبة بن أبي معيط بعث غلاماً له يدعى قيساً، فجاءه بقلة عليها منديل، ومعه قدح، فسقاه.

وأن عمرو بن حريث الباهلي بعث غلامه سليمان، فجاءه بهاء في قلة، فسقاه...

وعبارة: «فسقاه» توهم أن مسلماً قد شرب بالفعل، مع أن النصوص تصرح: بأن الدم كان يمنعه من استساغة الماء، فكان يكرر المحاولة، حتى سقطت ثنيتاه في القدح، فامتنع عن المحاولة عندها.

# الذين سقوا مسلهاً:

وقد يتساءل المرء عن سبب إقدام عمارة بن عقبة بن أبي معيط على تلبية طلب مسلم الماء ليشرب، هل هو حميته لمن يلتقي معه في الانتساب إلى قريش، مقابل وقاحة رجل باهلي يواجه مسلم بن عقيل بالشتائم، والأذايا؟!

أو أن عمارة بن عقبة كان يريد أن يتظاهر بهذه الحمية ليبعد عن نفسه آثار قول رسول الله «صلى الله عليه وآله» لأبيه عقبة في حرب بدر: «إنها أنت علج من أهل صفورية»(١).

(۱) بحار الأنوار ج۱۹ ص۲۲۰ تفسير مجمع البيان ج٤ ص٢٦٠ والتفسير الصافي ج٢ ص٢٨٥ والبرهان (تفسير) ج٢ ص٢٥٨ ونور الثقلين (تفسير) ج٢ ص٢٥٨ وكنز الدقائق ج٥ ص٣٠٧ وراجع: الروض الأنف ج٣ ص٥٠٠ والسيرة الحلبية ج٢ ص١٨٧ و ١٨٦ والمصنف للصنعاني ج٥ ص٢٠٥ وتفسير

وقال له عقبة أيضاً: يا محمد، من للصبية؟!

فقال له النبي «صلى الله عليه وآله»: النار (١).

أو أنه اندفع إلى ذلك لكي يبعد عن نفسه وعن فريقه عار مخالفة الأعراف الجاهلية، مع علمه بأن شرب مسلم للماء لا يقدم ولا يؤخر في مصيره الذي يعرف أن ابن زياد قد رصده له..

أو أنه اندفع إلى ذلك بدافع عاطفي إنساني بحت؟!

ونحن نستبعد هذا الاحتمال الأخير بعد أن عرفنا: أن عمارة هذا هو من

القمي ج ١ ص ٢٦٩ وراجع: الفتوح لابن أعثم ج٢ ص٦٣٥.

(۱) المصنف للصنعاني ج٥ ص ٢٠٠٥ و ٢٠٠٦ و ٣٥٦ و ٣٥٦ وربيع الأبرار ج١ ص ١٩٧١ و (ط الأعلمي) ج١ ص ١٥٩١ والكامل في التاريخ ج٢ ص ١٩١ و والسيرة النبوية لابن هشام ج٢ ص ٢٩٨ والأغاني (ط ساسي) ج١ ص ١٠ و والسيرة النبوية لابن هشام ج٢ ص ٢٩٨ والأغاني (ط ساسي) ج١ ص ١٠ و الم والمغازي للواقدي ج١ ص ١١ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٢ ص ١٠ و والمدونة الكبرى ج٢ ص ١١ ونيل الأوطار ج٨ ص ١٤ وبحار الأنوار ج٩١ ص ٣٤٧ وسنن أبي داود ج١ ص ٢٠٠ والسنن الكبرى للبيهقي ج٦ ص ٣٢٣ وج٩ ص ١٥٥ و مجمع الزوائد ج٦ ص ٨٩٨ والآحاد والمثاني ج١ ص ٢٠٠ وأدب المجالسة لابن عبد البر ص ٩٩ وشرح نهج والآحاد والمثاني ج١ ص ١٠٠ وأدب المجالسة لابن عبد البر ص ٩٩ وشرح نهج البلاغة للمعتزلي ج٤ ص ١٨ وج١٥ ص ١٨٠ والثقات لابن حبان ج١ ص ١٨٠ والإصابة ج٦ ص ١٨٠ ومرآة الجنان ج١ ص ١٨٠ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص ٢٣٤ وإمتاع الأسماع ج٠١ ص ٥٠.

الصبية الذين أخبر النبي «صلى الله عليه وآله» أنهم من أهل النار.

وعرفنا: أنه لا يمكن أن يكون قرشياً، بعد أن أخبر النبي «صلى الله عليه وآله» عن حقيقة نسبه.

وعرفنا أيضاً: أن هذا الرجل، وكذلك ابن الأشعث كانا من أعوان الطواغيت، ومن شركائهم في جرائمهم بحق الدين وأهله..

أما ابن الأشعث فلعله كان يريد أن يخفف من حدة الموقف الذي اتخذه مسلم بن عمرو الذي هو من باهلة، وهي نفس قبيلة ابن الأشعث رغبة في تلافي سلبيات كلام ذلك الرجل الأرعن على قبيلة باهلة كلها..

يضاف إلى ذلك: أن ابن الأشعث الذي أعطى الأمان لمسلم، كان يحاول التخفيف من العار الذي يتوقعه من خداعه لمسلم، وخيانته للأمان الذي أعطاه، وممالأته ابن زياد على نقضه..

# حركة مسلم استهرت ثلاثة أيام:

وفي رواية أبي معشر المتقدمة دلالة على أن مسلماً «رحمه الله» قد جيء به إلى القصر، وبات ليلته وهو في أيديهم، ثم قتل في اليوم التالي، فقد ذكر قصة سقوط ثنيتي مسلم في القدح، ثم قال: «فلما أصبح دعاه عبيد الله ليضرب عنقه».

وبذلك يكون مسلم قد خرج في اليوم الأول بأصحابه إلى القصر، فتفرقوا عنه ليلاً، فبات في بيت طوعة، وهاجموه في اليوم التالي في بيتها، وبعد ذلك في أزقة الكوفة وشوارعها، ولم يقدروا عليه إلى الليل، فأخذ من خلال الأمان، ثم أخذوه على بغلة إلى القصر.. وجرى له هناك مع الباهلي وغيره ما تقدم،

فلما أصبح جيء به إلى ابن زياد. وجرى بينه وبينه ما عرفنا بعضه، وسيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

## ما جرى بين مسلم والرجل الباهلى:

وفيها جرى بين مسلم «رحمه الله»، وذلك الرجل الباهلي نسجل ما يلي:

الأرعن لمسلم، ويكفي أن نذكر أن مسلماً «رحمه الله» قد وصف لنا حال هذا الأرعن لمسلم، ويكفي أن نذكر أن مسلماً «رحمه الله» قد وصف لنا حال هذا الرجل وصفاً دقيقاً أغنانا عن أي بيان، فقد قال له: «ما أجفاك، وما أفظك! وأقسى قَلبَك!! وأغلظك»!!

٢ ـ لقد عرف الباهلي عن نفسه: بأنه [ابن] من عرف الحق، ويريد بالحق هو ما عليه معاوية ويزيد، وابن زياد، ومن هم على نهجهم..

وقد عرفنا: أن هؤلاء يرتكبون الفواحش العظمى، والجرائم الهائلة، ويقتلون الأخيار والأبرار، وأئمة المسلمين، وأبناء الأنبياء، والعلماء الأتقياء، ويرمون الكعبة بالمنجنيق، ويبيحون لجيوشهم دماء المسلمين، وأموالهم، وأعراضهم في المدينة المنورة. إلى غير ذلك مما لا مجال لذكره في عجالة كهذه.

٣ ـ اعتبر هذا الباهلي يزيد بن معاوية هو الإمام الذي يجب النصح له، وتجب طاعته، وتحرم مخالفته. ويرى أن من عداه إمام ضلال، حتى لو كان الحسين بن علي «عليهما السلام».

مع أن يزيد فاسق فاجر، شارب للخمر، قاتل للنفس المحترمة. كما وصفه الإمام الحسين «عليه السلام»، ثم هو قاتل أبناء الأنبياء، هادم للكعبة الشريفة، وغير ذلك.

\$ \_ وقد قال مسلم \_ كها تقدم عن ابن أعثم \_: إن ذلك الباهلي الذي كلمه بذلك الخطاب الشديد، وتلذذ بآلام غيره يقرر منع الأخيار المظلومين من شرب الماء حتى يذوقوا الحميم في نار جهنم لا يمكن أن يكون من قريش، حتى لو انتسب إليها، لأن الرحم ليس فقط تمنعه من التفوه بمثل هذه الترهات، بل هي تحرك عاطفته، وتثير فيه حنيناً إلى رحمه.. وتدفعه إلى رفع الحيف والظلم عنه، والتخفيف من آلامه..

فإذا ادَّعى من يقول هذا الكلام أنه من قريش، فهو كاذب، وملصق بها، بلا ريب.

وإن كان قائل هذا الكلام من غير قريش، فإن كلامه هذا يظهر أنه ناصبي، يبغض علياً وأهل بيته، ويبغي لهم الغوائل. ومن كان مبغضاً لعلي وأهل البيت، فهو ابن زنا، حيث نص النبي «صلى الله عليه وآله» الذي أخبر بذلك.

## لا نسقيك إلا من البئر:

وقد أظهرت رواية أبي معشر: أن شمر بن ذي الجوشن، قد أدلى بدلوه في إيذاء مسلم، وأنه قال له: «والله، لا نسقيك إلا من البئر».

فالشمر يريد أن يجسد للناس مهانة مسلم بأن يسقيه من البئر، مع وجود ماء نهر الفرات.

وهذه خباثة ظاهرة، لاسيها مع ملاحظة أن مسلماً كان إلى تلك اللحظة لا يزال في ظل الأمان الذي أعطي له، ولم يكن هناك ما يدل على أن ابن الأشعث قد أبلغهم أن ابن زياد قد نقضه..

هذا عدا ما ذكرناه حول عدم إمكانية نقض ذلك الأمان لا شرعاً ولا أخلاقاً، ولا في العرف الاجتماعي، حتى الجاهلي منه، فضلاً عن أن الجبابرة والطغاة والمغتصبين لمقامات الأنبياء وأوصيائهم لا قيمة لكل ما يقررونه، فكيف إذا كانت قراراتهم مخالفة للدين، ولشريعة سيد المرسلين؟!

## مسلم يواجه الطاغية:

# وقد قالوا ما يلي:

١ - أُدخِلَ مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ عَلى عُبيدِ اللهِ بنِ زِيادٍ، فَقالَ لَهُ الْحَرَسِيُّ: سَلِّم عَلَى الأَمير.

فَقَالَ لَهُ مُسلِمٌ: أُسكُت لا أُمَّ لَكَ! ما لَكَ ولِلكَلامِ، وَاللهِ لَيسَ هُوَ لِي بِأَميرٍ فَأُسَلِّمَ عَلَيهِ، وأُخرى: فَما يَنفَعُنِي السَّلامُ عَلَيهِ وهُوَ يُريدُ قَتلي؟ فَإِنِ استَبقاني فَسَيَكثُرُ عَلَيهِ سَلامي.

فَقَالَ لَهُ عُبَيدُ اللهِ بنُ زِيادٍ: لا عَلَيكَ، سَلَّمتَ أم لَم تُسَلِّم فَإِنَّكَ مَقتولُ. فَقَالَ مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ: إن قَتَلتَني فَقَد قَتَلَ شَرُّ مِنكَ مَن كانَ خَيراً مِني. فَقَالَ ابنُ زِيادٍ: يا شَاقُ، يا عاقُ! خَرَجتَ عَلى إمامِكَ، وشَقَقتَ عَصَا المُسلِمينَ، وألقَحتَ الفِتنةَ!

فَقَالَ مُسلِمٌ: كَذَبتَ يَا بنَ زِيادٍ! وَاللهِ مَا كَانَ مُعَاوِيَةُ خَليفَةً بِإِجماعِ الأُمَّةِ، بَل تَغَلَّبَ عَلى وَصِيِّ النَّبِيِّ بِالحيلَةِ، وأخذَ عَنهُ الخِلافَة بِالغَصبِ، وكَذلِكَ ابنُهُ يَزيدُ. [في الملهوف: فقال له مسلم: كَذَبتَ يَابنَ زِيادٍ إِلنَهَ الله عَصَا المُسلِمينَ مُعَاوِيَةُ وَابنُهُ يَزيدُ].

وأمَّا الفِتنَةُ، فَإِنَّكَ أَلقَحتَها، أَنتَ وأبوكَ زِيادُ بنُ عِلاجٍ [في الملهوف:

عَبدُ بَني عِلاجٍ مِن ثَقيفٍ] مِن بَني ثَقيفٍ، وأَنَا أَرجو أَن يَرزُقَنِي اللهُ الشَّهادَةَ عَلَى يَدَي شَرِّ بَرِيَّتِهِ، فَوَالله ما خالَفتُ، ولا كَفَرتُ، ولا بَدَّلتُ. وإنَّما أَنَا في طاعَةِ أميرِ المُؤمِنينَ الحُسينِ بنِ عَلِيٍّ، ابنِ فاطِمَةَ بِنتِ رَسولِ اللهِ «صلى الله عليه وآله»، ونَحنُ أولى بالخِلافَةِ مِن مُعاوِيَةَ، وَابنِهِ، وآلِ زِيادٍ.

فَقَالَ ابنُ زِيادِيا فاسق أ ! أَلَمَ تَكُن تَشرَبُ الخَمرَ فِي المَدينَةِ؟

فَقالَ مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ أَحقَ أُ \_ وَالله \_ بِشُربِ الخَمرِ مِنّي مَن يَقتُلُ النَّفسَ الحَرامَ، وهُوَ في ذلِكَ يَلهو ويَلعَبُ كَأَنَّهُ لَم يَسمَع شَيئاً!

فَقَالَ لَهُ ابنُ زِيادِينَا فاسق '! مَنَّتَكَ نَفْسُكَ أَمراً أَحَالَكَ اللهُ دُونَهُ، وجَعَلَهُ لِأَهلِهِ.

فَقَالَ مُسلِمُ بنُ عَقيلِ: ومَن أهلُهُ يَا بنَ مَرجانَةَ؟

فَقالَ: أهلُهُ يَزيدُ ومُعاوِيَةُ. [في الملهوف: يَزيدُ بنُ مُعاوِيَةَ].

فَقَالَ مُسلِمُ بنُ عَقيل: الحَمدُ لله، كَفي بِالله حَكَماً بَينَنا وبَينكُم.

فَقَالَ ابنُ زِيادٍ \_ لَعَنَهُ اللهُ \_: أَتَظُنُّ أَنَّ لَكَ مِنَ الأَمرِ شَيئاً؟

فَقَالَ مُسلِمُ بِنُ عَقِيلِ: لا وَالله ما هُوَ الظَّنُّ، ولكِنَّهُ اليَقينُ.

فَقَالَ ابنُ زِيادٍ: قَتَلَنِي اللهُ إِن لَمَ أَقتُلكَ.

فَقَالَ مُسلِمٌ: إِنَّكَ لا تَدَعُ سوءَ القِتلَةِ، وقُبحَ المُثلَةِ، وخُبثَ السَّريرَةِ، [في المُلهوف: ولُؤمَ الغَلَبَةِ، لا أَحَدَ أولى بِها مِنكَ]، وَالله لَو كانَ مَعي عَشرَةٌ مِمَّن أثقر مُ بِهم، وقَدَرتُ عَلى شَربَةٍ مِن ماءٍ، لَطالَ عَلَيكَ أَنَ تراني في هذَا القَصرِ..

إلى أن قال: ولكِنّي أريدُ أن تُخبِرَني يَابنَ عَقيلٍ، بِهاذا [لِمَ] أتَيتَ إلى هذَا البَلَدِ؟ شَتّت أمرَهُم، وفرَّقتَ كَلِمَتَهُم، ورَمَيتَ بَعضَهُم عَلى بَعضٍ؟!

فَقَالَ مُسلِمُ بنُ عَقيلِ: لَستُ لِذلِكَ أَتَيتُ هذَا البَلَدَ، ولكِنَّكُم أَظَهَرتُمُ المَنْكُرَ وَدفَنَتَمُ المُعَروفَ، وتَأَمَّرتُم عَلَى النَّاسِ مِن غَيرِ رضى، وحَمَلتُموهُم عَلى غَيرِ ما أَمَرَكُمُ اللهُ بِهِ، وعَمِلتُم فيهِم بِأَعمالِ كِسرى وقيصَرَ، فَأَتيناهُم لِنَأْمُرَ فيهِم بِالْعروفِ، ونَنهاهُم عَنِ المُنكرِ، ونَدعوَهُم إلى حُكمِ الكِتابِ وَالسُّنَّةِ، فيهِم بِالمَعروفِ، ونَنهاهُم عَنِ المُنكرِ، ونَدعوَهُم إلى حُكمِ الكِتابِ وَالسُّنَّةِ، وكُنّا أَهلَ ذلِكَ، [في الملهوف: كَما أَمَرَ رَسولُ الله «صلى الله عليه وآله»].

ولَم تَزَلِ الخِلافَةُ لَنا مُنذُ قُتِلَ أميرُ الْمؤمِنينَ عَلِيُّ بنُ أبي طالِبِ «عليه السلام»، ولا تَزالُ الخِلافَةُ لَنا، فَإِنّا قُهِرنا عَلَيها، لِأَنّكُم أُوّلُ مَن خَرَجَ عَلى السلام»، ولا تَزالُ الخِلافَةُ لَنا، فَإِنّا قُهِرنا عَلَيها، لِأَنّكُم أُوّلُ مَن خَرجَ عَلى إمام هدي، وشقَ عَصا المُسلِمين، وأخذَ هذَا الأَمرَ غَصباً، ونازَعَ أهلَهُ بِالظُّلمِ وَالعُدوانِ، ولا نَعلَمُ لَنا ولَكُم مَثلاً إلّا قَولَ اللهِ تَبارَكَ وتَعالى: ﴿وَسَيَعْلَمُ النَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبِ يَنْقَلِبُونَ ﴾ (١)،

قالَ: فَجَعَلَ ابنُ زِيادٍ يَشتِمُ عَلِيّاً، وَالْحَسَنَ وَالْحُسَينَ «عليهم السلام». فَقالَ لَهُ مُسلِمٌ أَنت وَأبوك أحق ألله بِالشَّتيمَةِ مِنهُم، فَاقضِ ما أنتَ قاضٍ! فَنَحنُ أهلُ بَيتٍ مُوكَّلٌ بِنَا البَلاءُ.

فَقَالَ عُبَيدُ الله بنُ زِيادٍ: الحَقوا بِهِ إلى أعلَى القَصرِ، فَاضرِبوا عُنُقَهُ، وألِحِقوا رَأْسَهُ جَسَدَهُ.

فَقَالَ مُسلِمٌ \_ رَحِمَهُ اللهُ \_: أَمَا وَاللهِ يَا بِنَ زِيادٍ! لَو كُنتَ مِن قُرَيشٍ، أو كانَ بَيني وبَينَكَ رَحِمٌ أو قَرابَةٌ لَمَا قَتَلتَنيَ، ولكِنَّكَ ابِنُ أَبِيكَ (٢).

<sup>(</sup>١) الآية ٢٢٧ من سورة الشعراء.

<sup>(</sup>٢) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٥ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١١ وراجع:

٢ ـ عن سَعيدُ بنُ مُدركِ بنِ عُمارَةَ قَال:

ثُمَّ إِنَّ ابِنَ زِيادٍ قَالَ: إِيهِ يَا بِنَ عَقيلٍ، أَتَيتَ النَّاسَ وأَمرُهُم جَميعٌ، وكَلِمَتُهُم واحِدَةٌ، لِتُشَتَّهُم وتُفرِّقَ كَلِمَتَهُم، وتَحمِلَ بَعضَهُم عَلى بَعضٍ؟

قَالَ: كَلَّا، لَسَتُ لذلك أَتَيتُ، ولكِنَّ أَهلَ المِصرِ زَعَموا أَنَّ أَباكَ قَتَلَ خِيارَهُم، وسَفَكَ دِماءَهُم، [وعند البلاذري: وَانتَهَكَ أعراضَهُم]، وعَمِلَ فيهِم أعمالَ كِسرى وقَيصرَ، فَأَتَيناهُم لِنَامُرَ بِالعَدلِ، ونَدعُو إلى حُكم الكِتابِ.

قَالَ وَمَا أَنتَ وَذَاكَ يَا فَاسَقُ ؟! أُولَمَ نَكُن نَعمَلُ بِذَاكَ فَيهِم؛ إِذَ أَنتَ بِاللَّذِينَةِ تَشْرَبُ الْخَمرَ؟

قال: أنَا أَشرَبُ الحَمرَ؟! وَالله، إنَّ اللهَ لَيعلَمُ إنَّكَ غَيرُ صادِقٍ، وإنَّكَ قَلْتُ بَغِيرَ علمِ، وإني لَسَت كُما ذكرَت، وإن أَحق بشربِ الحَمرِ مِنِي وأولى قلتُ بَغيرَ علمِ، وإني لَسَت كُما ذكرَت، وإن أَحق بشربِ الحَمرِ مِنِي وأولى بها مَن يَلَغُ في دِماءِ المُسلِمينَ وَلغا، فيَقتُلُ النَّفسَ الَّتي حَرَّمَ اللهُ قَتلَها، ويَقتُلُ النَّفسَ بغيرِ النَّفسِ، ويَسفِكُ الدَّمَ الحَرامَ، ويَقتُلُ عَلَى الغَضبِ، وَالعَداوَةِ، وسوءِ الظَّنِّ، وهُو يَلهو ويَلعَبُ كَأَن لَم يَصنَع شَيئًا!

فَقَالَ لَهُ ابنُ زِياهِ إِ فَاسَق مُ ! إِنَّ نَفْسَكَ تُمُنِّيكَ ما حالَ اللهُ دُونَهُ، ولَم يَرَكَ أهلَهُ.

قالَ: فَمَن أهله يَا بنَ زِيادٍ؟

قالَ: أميرُ الْمُؤمِنينَ يَزيدُ.

الملهوف ص١٢٠ و (أنوار الهدى \_ قم) ص٣٥ ومثير الأحزان ص٣٦ و (ط المكتبة الحيدرية) ص٢٤ و بحار الأنوار ج٤٤ ص٣٥٧ ولواعج الأشجان ص٣٦ وأعيان الشيعة ج١ ص٥٩٦ و العوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٠٦ و ٢٠٠٠.

فَقَالَ: الْحَمَدُ لله عَلَى كُلِّ حالٍ، رَضِينا بِاللهِ حَكَمَا بَينَنا وبَينَكُم.

قالَ: كَأَنَّكَ تَظُنُّ أَنَّ لَكُم فِي الْأَمرِ شَيئاً؟

قالَ: وَالله ما هُوَ بِالظَّنِّ ولكِنَّهُ اليَقينُ.

قَالَ: قَتَلَنِي اللهُ إِن لَمَ أَقتُلكَ قِتلَةً لَمَ يُقتَلها أَحَدٌ فِي الإِسلام.

قَالَأَهُمَا إِنكَّ أَحَقَ أُ مَن أَحدَثَ فِي الإِسلامِ مَا لَمَ يَكُن فيهِ، أَمَا إِنَّكَ لَا تَدَعُ سُوءَ القِتلَةِ، وقُبحَ المُثلَةِ، وخُبثَ السِّيرَةِ، ولُؤمَ الغَلَبَةِ، ولا أَحَدَ مِنَ النَّاسِ أَحِقَ أُ بِهَا مِنكَ.

وأَقبَلَ ابنُ سُمَيَّةَ يَشتِمُهُ، ويَشتِمُ حُسَينا وعَليَّا وعَقيلاً، وأَخَذَ مُسلِمٌ لا لَكُلِّمُهُ.

وزَعَمَ أَهُلُ العِلمِ أَنَّ عُبِيدَ اللهِ أَمَرَ لَهُ بِهَاءٍ فَسُقِيَ بِخَزَفَةٍ. ثُمَّ قَالَ لَهُ: إِنَّهُ لَمَ يَمنَعنا أَن نَسقِيَكَ فيها، إلّا كَراهَةَ أَن تُحَرَّمَ بِالشُّربِ فيها، ثُمَّ نَقتُلكَ، ولِذلِكَ سَقَيناكَ في هذا (١).

(۱) موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٧٥ و ١٧٦ وتاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٧٦ و ص٣٧٦ و الكامل في التاريخ ج٤ ص٣٥ وليس فيه من: «فقال له ابن زياد: يا فاسق» إلى اليقين. والبداية والنهاية ج٨ ص١٥٦ و فيه من: «فقال له ابن زياد: يا فاسق» إلى اليقين. والبداية والنهاية ج٨ ص١٥٦ و رط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٦٨ و الإرشاد ج٢ ص١٦ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٥٣٥ و راجع: أنساب الأشراف ج٢ ص٣٣٩ و إعلام الورى ج١ ص٤٤٤. وراجع: العوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٠٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٣٥ و نهاية الأرب ج٢٠ ص٢٠٥ و ٣٠٥ وإبصار العين ص٨٤ و ٥٨

#### ٣\_عن عوانة قال:

جَرى بَينَ ابنِ عَقيلٍ وَابنِ زِيادٍ كَلامٌ، فَقالَ لَهُ [ابنُ زِيادٍ]: إِيهِ يَا بنَ حُلَيّةَ. فَقالَ لَهُ ابنُ عَقيلِ حَلْيةً "خُير مُن سمُية "وَأَعفَ " (١).

#### ونقول:

تستوقفنا هنا أمور عديدة، نذكر منها ما يلي:

# ليس لي بأمير:

تقدم: أن الحرسي قال لمسلم «رحمه الله»: سلم على الأمير، فأجابه مسلم «رحمه الله» بجواب تضمن أموراً عديدة، أهمها ما يلي:

1 - إنه ألمح إليه بأنه قد تعدى حده، وتكلم حيث ليس له أن يتكلم. وقد تضمن كلامه إحراجات لمن لا يحق له إحراجهم، بإلزامهم بأمور لا تلزمهم، ولا تجب عليهم، بل هي محاولة توريط لهم وإغراء بهم.

وهذا سوء أدب وتطفل، وتعد مرفوض على الناس. والأجل ذلك قال له مسلم: «أُسكُت لا أُمَّ لَكَ! ما لَكَ ولِلكَلام».

٢ ـ إنه «رحمه الله» أعلن بأن ابن زياد ليس أميراً له، لكي يسلم عليه،
 بل هو رجل متغلب وجبار ظالم، غاصب للموقع الذي جعله الله تعالى
 للأوصياء، والأولياء، والأنبياء.

والمجالس الفاخرة ص٢٠٤. وفي مقاتل الطالبيين ص١٠٨ ذكر الفقرة الأخيرة من قوله: «قتلني الله إن لم أقتلك الخ..».

(١) أنساب الأشراف ج٢ ص٣٤٣ و (ط الأعلمي) ج٢ ص٨٧.

وغصب المقامات من خلال التمرد على الله، وانتهاك الحرمات، وقتل الصلحاء والأخيار، والعلماء، وأئمة الدين، لا يوجب المشروعية لمن يفعل ذلك. بل هو يوجب سلب أية شرعية له لو فرض وجودها ويجعله في عداد المجرمين والظالمين الذين لا ينالون عهد الله. ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِي الظّالمِينَ اللّهِ اللهُ هذا إذا نظرنا إلى هذا الأمر من منطلق الثوابت الإيمانية، والشرعية الإسلامية.

وأما إذا نظرنا إليه من منطلق التعامل الطبيعي، وحركة الحياة، فإن من غير المنطقي مطالبة من يؤتى به ليقتل أن يعطي السلام لقاتله، في حين أنه هو على شفير الموت على يد نفس ذلك الذي يحييه، ويتمنى له السلام والسلامة، والسعادة والراحة، من خلال مضمون تحيته له وسلامه عليه.

مع أن المفروض هو: أن الذي يحتاج إلى السلام، ويتوقع الحصول على ذرة منه هو المظلوم، لأنه هو الذي يفقد السلام والسعادة، وظالمه هو الواجد لها، ولأجل ذلك قال مسلم «رحمه الله» لذلك الحرسي: «وأُخرى: فَما يَنفَعُنِي السَّلامُ عَلَيهِ وهُوَ يُريدُ قَتلي؟ فَإِنِ استَبقاني فَسَيكثُرُ عَلَيهِ سَلامي».

## ابن زياد هو السباب الشتام:

ثم إن من يراجع النصوص الحاكية ما جرى بين ابن زياد ومسلم بن عقيل، يلاحظ: أن ابن زياد قد بسط لسانه على مسلم بالكلام الجارح، والسباب، والإهانات، والأكاذيب، والإدعاءات المزيفة، والاتهامات الباطلة، والافتراءت عليه، وكل من يمت إليه بصلة. فهو يصفه بالفاسق تارة، وبالعاق

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٤ من سورة البقرة.

الشاق تارة أخرى، وبأنه يشرب الخمرة ثالثة، وبأنه يثير الفتنة رابعة، ثم هو يشتمه، ويشتم علياً والحسن والحسين وعقيلاً خامسة.

وكان مسلم بن عقيل يفند كلامه بموضوعية وصدق، ورباطة جأش، واتزان. فإن كان في كلام مسلم ما يزعج ابن زياد، وحزبه، فإنها هو الحق الصراح الذي كان يجهر به، وكانوا يسعون لطمسه، واستبداله بالأباطيل والأضاليل.

وقد صرحت رواية سعيد بن مدرك المتقدمة: بأنه حين صار ابن زياد يشتم مسلماً، وعلياً، والحسن والحسين، وعقيلاً «عليهم السلام» «أخَذَ مُسلِمٌ لا يُكَلِّمُهُ». وما ذلك إلا لأنه ينزه نفسه عن أن يكون سباباً، لأنها صفة مذمومة، وقد ورد النهي عنها.

وهذا يدلنا على عدم صحة ما ذكره ابن نها «رحمه الله»، من أن عبيد الله بن زياد أمر بقتل مسلم، فأغلظ له مسلم في الكلام، والسب، فأصعد على القصر، فضرب عنقه (١).

وعدم دقة قول المسعودي أيضاً عن مسلم: «أُدخِلَ إِلَى ابنِ زِيادٍ، فَلَمَّا انقَضى كَلامُهُ، ومُسلِمٌ يُغلِظُ لَهُ فِي الجَوابِ، أَمَرَ بِهِ فأُصعِدَ إلى أعلَى القَصرِ الخ..»(٢).

فإن أمثال هذه التعابير قد تعطي صورة مغلوطة عن ما جرى، فيظن غير العارف بالأمور: أن ابن عقيل قد تجاوز الحدود التي يحتملها الحكام

<sup>(</sup>١) مثير الأحزان ص ٣٧ و (ط المكتبة الحيدرية) ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) مروج الذهب ج٣ ص ٦٩ و (منشورات دار الهجرة) ج٣ ص٥٩.

من خصومهم، فيكون قتل ابن زياد له مبرراً، أو يكون له بعض العذر فيه على أقل تقدير.

## الأشرار يقتلون الأخيار:

ونحب لفت نظر القارئ الكريم إلى ما تقدم، من قول ابن زياد لمسلم: «لا عَلَيكَ، سَلَّمتَ أم لَم تُسَلِّم فَإِنَّكَ مَقتولٌ».

فقال مسلم: «إن قَتَلتَني فَقَد قَتَلَ مَنْ هُوَ شَرٌّ مِنكَ مَن كانَ خَيراً مِنِّي».

فقد يظن بعض الناس أيضاً: أن هذا من الأجوبة الغليظة التي لا يحتملها الحكام.

#### ونجيب:

أولاً: بأن الحاكم إذا كان يدعي بأنه يحكم الناس وفقاً لأحكام الشرع والدين، وبعنوان خلافة النبوة.. فإنه يجب أن لا يُستفزّ بالجواب الغليظ، فيتجاوز الحد، ولا أن يتراخى بالجواب الهين واللين، فيفرط ويتهاون بالقيام بما يجب عليه.

بل هذا ما يجب على كل مكلف مهما كان موقعه، فإن حاكمية الحاكم لا تبرر له مخالفة الشريعة في أي حال، بل عليه أن يلتزم بأحكام الله تعالى، ولا يتخطى سنة رسول الله «صلى الله عليه وآله». وبدون ذلك، فإن عليه أن ينتظر الخزي في الدنيا، والعقوبة الإلهية في الآخرة.

ثانياً: إن منطق اجتراح الأعذار اللئيمة، والتبريرات السخيفة لأعمال الجبابرة والظلمة منطق مدان ومرفوض، ولاسيما إذا كانت نتائج ذلك هي شعور الحاكم الجائر بأنه حين يذل الناس ويقهرهم إنها يهارس حقاً له..

فها بالك إذا كان قد يشعر أن على من يناوئه أن يواجه الموت الذليل والمهين، وأن يشعر بالضعف والانسحاق أمامه، وأنه لا مكان للعزة والكرامة للإنسان إلا ما يمنحه منها هؤلاء الطغاة المتجبرون..

ثالثاً: إن مسلماً لم يتجاوز حدود الشرع والدين في إجابته لابن زياد، لأن من حق الأخيار إذا ظلمهم الأشرار، وبطشوا بهم أن يعلنوا مظلوميتهم للناس، وأن يدلوا الناس على ظالميهم. فإن من حق كل أحد أن يعرفوا ما جرى من الأشرار على الأخيار، لكي يتدبروا أمرهم معهم، وليعرفوا أن كونهم أخياراً لا يكبح جماح الأشرار للتسلط عليهم، واغتصاب حقوقهم، وقهرهم، والبطش بهم، إن رغبوا في أن يعيشوا معنى الكرامة والحرية..

وكلمة ابن عقيل تمثل تقريراً للحقيقة مع شواهدها الماثلة للعيان، أمام الناس، كل الناس. الذين يرون ما يؤكد خيرية الأخيار، ويظهر شر الأشرار.

كما أنهم يرون أن الأشرار يعتدون ويقتلون الأخيار، فلماذا لا يحق لمسلم بن عقيل أن يلفت نظر الناس إلى هذه الحقيقة التي تهم كل فردٍ فردٍ منهم وتعنيه، بكل ما لهذه الكلمة من معنى؟!

#### خرجت على إمامك!!:

ومن المضحك المبكي أن يقول ابن زياد لمسلم «رضوان الله تعالى عليه»: «خَرَجتَ عَلى إمامِكَ، وشَقَقتَ عَصَا المُسلِمينَ، وألقَحتَ الفِتنَةَ»..

فأولاً: إن الإمام للمسلمين هو الحسين «عليه السلام» بنص حديث: «الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا». وبمعناه غيره...

ثانياً: إن معاوية قد قرر في وثيقة «الصلح» مع الإمام الحسن «عليه السلام»:

أن الأمر من بعده للحسن، ثم للحسين «عليهما السلام».. فيزيد هو المتغلب الغاصب لهذا المقام من صاحبه الشرعي، وهو الحسين «عليه السلام».

ونقض معاوية لهذا الشرط من طرف واحد، وحمل الناس على البيعة لولده، تحت طائلة الترغيب والترهيب لا يعطي المشروعية لما هو غير شرعي.

ثالثاً: متى صاريزيد إماماً لمسلم بن عقيل، وما هي الآلية التي حصل بها على مقام الإمامة، والحال أن مسلماً لم يبايع يزيد، ولا يرى أنه أهل للإمامة؟!

رابعاً: إن مسلماً من بني هاشم، وكل من تابعهم يلتزمون بها ورد عن الله ورسوله، فقد قال تعالى: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾(١). ومعاوية ويزيد من الظالمين.

وروي عنه «صلى الله عليه وآله» أيضاً ما دل على أن الإمامة محرمة على الطلقاء، وأبناء الطلقاء، ومنهم معاوية ويزيد.. فراجع (٢).

خامساً: إن غاية ما يتشبث به لإمامة يزيد هو: أن أباه هو الذي جعلها له. ومن الواضح: أن فاقد الشيء لا يعطيه، فإن معاوية نفسه لا شرعية له، فهل يمنح الشرعية لغيره؟!

وقد أشار مسلم إلى ذلك بقوله لابن زياد: وَالله ما كانَ مُعاوِيَةُ خَليفَةً بِإِجَاعِ الأُمَّةِ، بَل تَغَلَّبَ عَلى وَصِيِّ النَّبِيِّ بِالحيلَةِ، وأَخَذَ عَنهُ الخِلافَةَ بِالغَصبِ، وكَذلِكَ ابنهُ يَزيدُ.

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٤ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص١٧ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص١٨٤.

سادساً: لنفترض، ولو على سبيل فرض المحال أن الشرعية متحققة لمعاوية وليزيد، فإن هذه الشرعية تتلاشى حين يرتكب ذلك الحاكم المآثم والجرائم، والعظائم، وحين يخرج عن جادة الاستقامة والعدل، ويصبح فاسقاً فاجراً، شارباً للخمر، قاتلاً للنفس المحترمة، لاعباً بالقرود والفهود، وغير ذلك مما لا مجال لاستقصائه.

# من الذي شق عصا المسلمين؟!:

وفيها يرتبط بها زعمه ابن زياد، من أن مسلماً «رضوان الله تعالى عليه» قد شق عصا المسلمين، رأينا أن مسلماً يعيد هذه التهمة إليه، ويقول إنها شق تَ عَصَا المُسلِمينَ مُعاوِيَةُ وَابنُهُ يَزيدُ». وقد بيَّن لنا ما قصده بقوله: «بَل تَعَلَّبَ عَلى وَصِيِّ النَّبِيِّ بِالحيلَةِ، وأَخَذَ عَنهُ الخِلافَةَ بِالغَصبِ، وكَذلِكَ ابنُهُ يَزيدُ».

# أمير المؤمنين الحسين عليه:

وما تقدم، من أن مسلماً «رحمه الله» قال: «وإنَّما أنَا في طاعَةِ أميرِ الْمؤمِنينَ الحُسينِ بنِ عَلِيٍّ، ابنِ فاطِمةَ بِنتِ رَسولِ اللهِ «صلى الله عليه وآله»..» يثير سؤالاً عن مبرر وصفه الحسين «عليه السلام» بـ «أمير المؤمنين» مع أن هذا اللقب خاص بأمير المؤمنين على «عليه السلام».

## ويمكن أن يجاب:

بأن مسلماً قد قصد بكلامه هذا معناه اللغوي، الذي يعني إثبات أن مقام الإمارة والحاكمية على المؤمنين خاص بالحسين «عليه السلام»، أما يزيد فليس لهم بأمير.

ولم يقصد «رحمه الله» أن يجعل هذا لقباً له «عليه السلام» يخاطب به،

كما كان يخاطب به أمير المؤمنين «عليه السلام»، أو كما يخاطب به الآخرون، الذين تغلبوا واغتصبوا هذا المقام من أصحابه الحقيقيين.

# الإمام هو ابن علي وابن فاطمة:

رأينا: أن مسلماً حين صرح بأن إمامه هو ابن علي، وابن فاطمة بنت النبي «صلى الله عليه وآله». أسقط في يد ابن زياد، فلم يجد أمامه غير السب والشتم، والكذب والافتراء على مسلم بأنه يشرب الخمر بالمدينة، ليصرف الأذهان كلياً عن موضوع الإمامة، ومن هو الأحق بها..

والظاهر: أن سبب لجوئه إلى هذا الأسلوب الوقح أنه كان يعرف أن الذين اغتصبوا الخلافة من علي «عليه السلام» يوم السقيفة كانوا يحتجون لفعلهم هذا بأنهم هم أولياء النبي وعشيرته.

بل لقد حلف عشرة من قواد أهل الشام، وأصحاب الرياسة فيها بعتق مواليهم، وصدقة أموالهم، وطلاق نسائهم. وادعوا لأبي العباس السفاح: أنهم ما كانوا يعرفون أن للنبي «صلى الله عليه وآله» أهل بيت غير بني أمية.

وواضح: أن أحداً لا يستطيع أن يدعي أنه أقرب إلى النبي «صلى الله عليه وآله» من الحسين بن علي «عليهما السلام».

فجاءت كلمة مسلم في إثبات أولوية الحسين «عليه السلام» بخلافة الرسول «صلى الله عليه وآله»، وبالإمامة بعده من معاوية وابنه يزيد لتسقط هذه الدعاوى الزائفة، وتجعل منها حجة على كل من هو في حزب معاوية ويزيد، وبنى أمية وآل زياد..

#### لا تدع سوء القتلة، وقبح المثلة:

وتقدم: أن عبيد الله بن زياد حين توعد مسلم بن عقيل بالقتل، قال له مسلم «رحمه الله»: «إنَّكَ لا تَدَعُ سوءَ القِتلَةِ، وقُبِحَ المُثلَةِ الخ..».

فقد يقال: لماذا لم يقتصر مسلم في جوابه لابن زياد على ما يوازي كلام ابن زياد، بل ذكر أن ما يهارسه ابن زياد من قتل للناس إنها يختار لهذا القتل صوراً سيئة، كما أنه لا يقتصر على القتل، بل يتعداه إلى التمثيل بالجثث، ويختار الصور القبيحة للمثلة أيضاً؟!

#### ويجاب:

بأنه يفهم من كلام ابن عقيل «رحمه الله»: أنه يريد تقرير حقيقة يعرفها الناس من ابن زياد، وقد رصدوها، وعاينوها، وهي تطفو على تصرفاته، حتى أصبحت طريقته وديدنه، وهي أنه يختار الكيفيات البشعة للقتل، وإذا قتل، فإنه لا يترك ضحيته دون أن يمثل بها كأقبح ما يكون التمثيل. ولذلك قال له مسلم «رحمه الله»: «إنّك لا تَدَعُ سوءَ القِتلَةِ، وقُبحَ المُثلَةِ». أي أن هذه هي طريقته وعادته.

والتفات الناس إلى هذه الحقيقة يجعل ابن زياد في موقع المدان تلقائياً، وستنفر الطباع من عمله هذا، وسيصبح في موقع المتهم في كل تصرفاته، فكيف إذا كان من يقتله هو من أهل بيت النبوة، ومن العلماء والأخيار، الذي استحق أن يصفه الإمام الحسين «عليه السلام»: بأنه أخوه، وثقته من أهل بيته؟!

وكيف إذا كان ابن زياد يقتله لأنه يطالبه بإرجاع الحق إلى أهله، أو لأنه

يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، أو لأنه يريد دفع الظلم عن الناس، والدعوة إلى العودة لحكم القرآن والسنة. كما ورد في كلام مسلم في أجوبته لابن زياد.

#### رد التهمة بشرب الخمر:

وقد رد مسلم بن عقيل على فرية ابن زياد عليه بأنه كان يشرب الخمر في المدينة رداً رصيناً وبليغاً، وبعيداً عن الإنفعال، وعن الاتهام بالباطل، حيث قدم للناس دلائل وعلامات ترشدهم وضابطة تدلهم على من يمكن أن يشرب الخمر، فقال:أهرق من والله - بِشُربِ الخمرِ مِنّي مَن يَقتُلُ النَّفسَ الحَرامَ، وهُوَ في ذلِكَ يَلهو ويَلعَبُ كَأَنَّهُ لَم يَسمَع شَيئاً»!

#### وذلك لما يلي:

أولاً: إن من يتصرف على هذا النحو يدلل على نفسه أنه غير متوازن في تفكيره، وفي سلوكه.. ولا يملك من الموازين والروادع الأخلاقية، والقيم الإنسانية ما يحقق له أدنى درجات الإلتزام والاستقامة.

ثانياً: إن هذا التصرف إذا صدر من العارف الواعي، والذي لا تخفى عليه أمور الصلاح والفساد يدل بوضوح تام على استهتار هذا الصنف من الناس بالقيم، والأخلاق، والشرائع الإلهية، ولا يقيم وزناً لحياة الناس وكراماتهم، وحقوقهم، وليس أيسر عليه من هتك الحرمات، وارتكاب الجرائم والموبقات. في سبيل الحصول على شهواته، وتلبية غرائزه.

الأمر الذي يدل بوضوح على طغيان الـ «أنا» وهيمنة حب الذات على ذلك الشخص، إلى الحد الذي أسقط مزاياه الإنسانية، وحوله إلى آلة مدمرة

لا بد للناس أن يعرفوها، وان يحذروا منها، ويدل بعضهم بعضاً عليها.

كما أن عقلاء الناس، وخيارهم، وأهل الدين منهم، وأصحاب الأخلاق الفاضلة، والمزايا الجميلة والنبيلة، يعرفون أن خلقهم، ودينهم، وعقلهم، يأبى عليهم أن يفرطوا بعقولهم التي هي أغلى جوهرة يملكونها، استجابة لهوى أو انقياداً لشهوة.

وهذا معيار صالح يعرف به من يشرب الخمر، ومن لا يشربها.

وبذلك يكون مسلم «رحمه الله» قد رد كيد ابن زياد إليه، وأعاد سهامه عليه.

## يكفي ما ذكرناه:

ومن يتابع بقية ما جرى بين ابن عقيل، وعبيد الله بن زياد يلمس أن ابن زياد قد اضطر لفتح العديد من الأبواب، وأثار الكثير من النقاط، لأنه كان كلما أثار نقطة بادره مسلم بالجواب القاطع والفاضح، فيقفز ابن زياد عن تلك النقطة إلى موضوع آخر، فيواجه أيضاً نفس المشكلة، فيلجأ للأكاذيب والافتراءات تارة، وإلى الشتائم أخرى، وإلى التهديد والوعيد ثالثة، سعياً للتأثير على تماسك مسلم، فلا يجد لدى مسلم غير الثبات، والمنعة بالإخلاص، والصدق، وقوة الحق، حتى ضاق ابن زياد بمسلم ذرعاً، فسارع إلى البطش به على ذلك النحو الفظيع والشنيع.

ونحن نكتفي بهذا المقدار من الإثارات، ونترك باقي الأمور التي وردت في هذا السجال القوي إلى نباهة القارئ الكريم، والحمد لله رب العالمين..

# الفصل السادس: الوصية والإستشهاد..

#### لهاذا بكي مسلم؟!:

عن قدامة بن سعيد بن زائدة بن قدامة الثقفي قال عن مسلم:

وأُتِيَ بِبَعْلَةٍ فَحُمِلَ عَلَيها، وَاجتَمَعوا حَولَهُ، وَانتَزَعوا سَيفَهُ مِن عُنُقِهِ، فَكَأَنَّهُ عِندَ ذلِكَ أَيْسَ مِن نَفسِهِ، فَدَمَعَت عَيناهُ، ثُمَّ قالَ: هذا أُوَّلُ الغَدرِ.

قَالَ مُحَمَّدُ بِنُ الأَشْعَثِ: أرجو ألّا يَكُونَ عَلَيكَ بَأْسٌ.

قالَ: ما هُوَ إِلَّا الرَّجاءُ! أَينَ أَمانُكُم؟! إِنَّا للهِ وإِنَّا إِلَيهِ راجِعونَ، وبَكى. فَقالَ لَهُ عَمرُو بنُ عُبَيدِ اللهِ بنِ عَبَّاسٍ: إِنَّ مَن يَطلُبُ مِثلَ الَّذي تَطلُبُ، إذا نَزَلَ بِهِ مِثلُ الَّذي نَزَلَ بِكَ، لَمَ يَبكِ!

قالَ: إنّي وَاللهِ ما لِنَفسي أبكي، ولا لهَا مِنَ القَتلِ أرثي، وإن كُنتُ لَم أُحِبَّ لَهَا طَرفَةَ عَينٍ تَلَفاً، ولكِن أبكي لِأَهلِيَ الْقبلينَ إليَّ، أبكي لِحُسَينٍ وآلِ حُسَينٍ (١).

(۱) موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٦٧ عن المصادر التالية: تاريخ الأمم والملوك ج٥ مو٣٧ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٠ والكامل في التاريخ ج٤ ص٣٣ ومقاتل الطالبيين ص١٠٧ و (ط المكتبة الحيدرية) ص٦٦ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١ والإرشاد للمفيد ج٢ ص٥٥ وروضة الواعظين ص١٩٥ و (منشورات الشريف الرضي) ص١٧٦ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٥٣

زاد ابن كثير قوله: إنَّهُ قَد خَرَجَ إلَيكُمُ اليَومَ أو أمسِ مِن مَكَّةَ (١). وعند ابن نها أنه قالو:لكن جَّزعَي للحِسين وِأهل بيته اللِغتُرُ سَينَ بِكتابي. وقال: هذا أوانُ الغَدرِ (٢).

## وصايا مسلم بن عقيل:

١ عن أبي مخنف عن قدامة بن سعيد بن زائدة بن قدامة الثقفي أنه قال
 عن مسلم بن عقيل:

ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى مُحُمَّدِ بِنِ الأَشْعَثِ فَقَالَ: يَا عَبدَ الله، إِنِّي أَراكَ وَالله سَتَعجَزُ عَن أَمانِي، فَهَل عِندَكَ خَيرٌ؟ تَستَطيعُ أَن تَبعَثَ مِن عِندِكَ رَجُلاً عَلَى لِساني يُبلِغُ حُسَيناً «عليه السلام» \_ فَإِنِّي لا أَراهُ إلّا قَد خَرَجَ إلَيكُمُ اليَومَ مُقبِلاً، أو هُو خارِجٌ غَداً هُو وأهلُ بَيتِهِ، وإنَّ ما تَرى مِن جَزَعي لِذلِكَ \_ فَيقُولَ:

إِنَّ ابنَ عَقيلٍ بَعَثَني إلَيكَ، وهُوَ في أيدِي القَومِ أسيرٌ، لا يَرى أَن تَمْشِي حَتّى تُقتَلَ [وعند الخوارزمي: هو أسير في يد العدو، يذهبون به إلى القتل]، وهُو يَقولُ: اِرجِع بِأَهلِ بَيتِكَ، ولا يَغُرَّكَ أهلُ الكوفَةِ، فَإِنَّهُم أصحابُ أبيكَ الَّذي كَانَ يَتَمَنَّى فِراقَهُم بِالمُوتِ أَوِ القَتلِ، إِنَّ أَهلُ الكوفَةِ قَد كَذَّبوكَ، وكَذَّبوني،

والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٠٢ وراجع: إعلام الورى ج١ ص٤٤٣ ولواعج الأشجان ص٠٦ و ٦١ وراجع: البداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٧١ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٠٥ وإبصار العين ص٨٢.

<sup>(</sup>۱) البداية والنهاية ج  $\Lambda$  ص ۱۵٥ و (ط دار إحياء التراث) ج  $\Lambda$  ص ۱٦٧.

<sup>(</sup>٢) مثير الأحزان ص٣٥ و (ط المكتبة الحيدرية) ص٢٤.

ولَيسَ لِمُكَذَّبِ رَأَيٌ.

فَقَالَ ابنُ الأَشْعَثِ: وَاللهِ لَأَفْعَلَنَّ، ولَأُعلِمَنَّ ابنَ زِيادٍ أَنِّي قَد آمَنتُكَ. قَالَ ابنُ الأَشْعَثِ: فَحَدَّثَني جَعفَرُ بنُ حُذَيفَةَ الطَّائِيُّ قال:

دَعا مُحُمَّدُ بنُ الأَشعَثِ إياسَ بنَ العَثِلِ الطائِيَّ، مِن بَني مالِكِ بنِ عَمرِ و بنِ عَمرِ العَثِلِ الطائِيَّ، مِن بَني مالِكِ بنِ عَمرِ و بنِ ثُمامَةً، وكانَ شاعِراً، وكانَ لُحَمَّدٍ زَوّاراً، فَقالَ لَمُّلْق صَحْسَناً فَأَبلِغهُ هذَا الكِتاب، وكَتَب فيهِ الَّذي أمَرَهُ ابنُ عَقيلٍ. [وعند الخوارزمي: وكتب معه إلى الحسين «عليه السلام» ما قاله مسلم عن لسان مسلم].

وقالَ لَهُ: هذا زادُكَ، وجَهازُكَ، ومُتعَةٌ لِعِيالِكَ.

فَقالَ: مِن أينَ لي بِراحِلَةٍ؟!

فَإِنَّ راحِلَتي قَد أنضَيتُها.

قالَ: هذِهِ راحِلَةٌ فَاركَبها بِرَحلِها، ثُمَّ خَرَجَ فَاستَقبَلَهُ بِزُبالَةَ لِأَربَعِ لَيالٍ، فَأَخبَرَهُ الخَبَرَ، وبَلَّغَهُ الرِّسالَة، فَقالَ لَهُ حُسينٌ «عليه السلام»: كُلُّ مَا حُمَّ نازِلٌ، وعِندَ الله نَحتَسِبُ أَنفُسَنا، وفَسادَ أُمَّتِنا (١).

(۱) موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٦٨ و ١٦٩ عن تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٤٧٨ و (ط الأعلمي) ج٤ ص١٨٨ والبداية والنهاية ج٨ ص١٥٨ و (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٧١ والإرشاد للمفيد ج٢ ص٥٥ وإعلام الورى ج١ ص٤٤ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٥٣ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٣٠٠ إلى قوله: قد آمنتك. وراجع: الكامل في التاريخ ج٤ ص٣٣ ومقاتل الطالبيين ص١٠٧ وراجع: مقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١١ ومقتل الحسين الحسين ص١٠٧ وراجع: مقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١١ ومقتل الحسين

٢ ـ وقال البلاذري عن مسلم:

أُتِيَ بِهِ ابنَ زِيادٍ، وقَد آمَنَهُ ابنُ الْأَعث، فلمَ ينفُذَ أمانه، فلمَ وقفَ مُسلِمٌ بَينَ يَدَيهِ، نَظَرَ إلى جُلسائِهِ، فَقالَ لِعُمَرَ بنِ سَعدِ بنِ أبي وَقّاصٍ: إنَّ بَسني وبَينَكَ قرابَةً أنتَ تَعلَمُها، فَقُم مَعي حَتّى أُوصِيَ إلَيكَ [في الطبقات: إنه ليس ها هنا رجل من قريش غيرك]، فَامتَنَعَ.

فَقالَ ابنُ زِيادٍ: قُم إِلَى ابنِ عَمِّكَ.

فَقَامَ، فَقَالَ: إِنَّ عَلَيَّ بِالكوفَةِ سَبعَمِئَةِ دِرهَمٍ مُذ قَدِمتُها، فَاقضِها عَنِي، وَانظُر جُتَّتي فَاطلُبها مِنِ ابنِ زِيادٍ فَوارِها، وَابعَث إلى الحُسَينِ مَن يَرُدُّهُ. [في الطبقات: فَإِنَّ القَومَ قَد غَرِّوهُ، وخَدَعوهُ، وكَذَّبوهُ، وإنَّهُ إِن قُتِلَ لَم يَكُن لِبَني هاشِم بَعدَهُ نِظامٌ].

فَأَخبَرَ عُمَرُ بنُ سَعدٍ ابنَ زِيادٍ بِها قالَ لَهُ.

فَقَالَ: أمَّا مالُّكَ، فَهُوَ لَكَ تَصنَعُ فيهِ ما شِئتَ.

وأمَّا حُسَينٌ، فَإِنَّهُ إِن لَم يُرِدنا لَم نُرِدهُ.

وأمَّا جُثَّتُهُ، فإنَّا لا نُشَفِّعُكَ فيها؛ لِأَنَّهُ قَد جَهَدَ أَن يُمِلِكُنا.

ثُمَّ قالَ: وما نَصنَعُ بِجُثَّتِهِ بَعدَ قَتلِنا إِيَّاهُ؟!(١).

لأبي مخنف ص٠٥ وتجارب الأمم ج٢ ص٥٣.

<sup>(</sup>۱) أنساب الأشراف ج٢ ص٣٣٩ و (ط الأعلمي) ج٢ ص٨١ و ٨٢ والطبقات الكبرى لابن سعد (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٤٦١ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص٦٦ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٣٠٠. وراجع:

زاد في الطبقات قوله: «ثُمَّ أَمَرَ بِهِ فَقُتِلَ (إلى أَن قال) وقَضى عُمَرُ بنُ سَعدٍ دَينَ مُسلِم بنِ عَقيلٍ، وأَخَذَ جُثَّتَهُ فَكَفَّنَهُ ودَفَنَهُ، وأرسَلَ رَجُلاً إلى المُسينِ «عليه السلام»، فَحَمَلَهُ عَلى ناقَةٍ، وأعطاهُ نَفَقَةً، وأمَرَهُ أَن يُبَلِّغَهُ ما قالَ مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ، فَلَقِيَهُ عَلى أربَع مَراحِلٍ فَأَخبَرَهُ»(١).

٣ ـ وفي العقد الفريد: أن مسلماً قال لابن سعد: هَل لَكَ أَن تَكُونَ سَيِّدَ قُريشُ مَا كَانَت قُريشُ ؟! إِنَّ حُسَيناً ومَن مَعَهُ ـ وهُم تِسعونَ إنساناً ما بَينَ رَجُلِ وَامرَأَةٍ ـ فِي الطَّريقِ، فَاردُدهُم، وَاكتُب لَمُّم ما أصابَني.

ثُمَّ ضُرِبَ عَنْقَهُ.

فَقالَ عُمَرُ لِإبنِ زِيادٍ: أَتَدري ما قالَ لي؟! قالَ: أُكتُم عَلَى ابنِ عَمِّكَ. قالَ: هُوَ أعظَمُ مِن ذلِكَ.

مقاتل الطالبيين (ط المكتبة الحيدرية) ص ٦٧ ولواعج الأشجان ص ٦٣ والكامل في التاريخ ج ٤ ص ٣٤ وقتل الحسين لأبي مخنف ص ٥٣ وإبصار العين ص ٨٤ وروضة الواعظين ص ١٧٧ والإرشاد للمفيد ج ٢ ص ٦١ وبحار الأنوار ج ٤٤ ص ٣٥ والعوالم، الإمام الحسين ج ١٧ ص ٢٠ وتاريخ الأمم والملوك (ط الأعلمي) ج ٤ ص ٢٨٦ وتاريخ الإسلام للذهبي ج ٤ ص ١٧١ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج ٨ ص ١٦٩ وتاريخ الكوفة ص ٣٣١.

(۱) الطبقات الكبرى لابن سعد (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٤٦١ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص٧٦ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٠٠٠٠ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٤ ص١٧١.

قال: وما هُوَ؟

قَالَ: قَالَ لِي: إِنَّ حُسَيناً أَقْبَلَ، وهُم تِسعونَ إنساناً ما بَينَ رَجُلٍ وَامرَأَةٍ، فَارِدُدهُم، وَاكتُب إلَيهِ بِها أصابَني.

فَقَالَ لَهُ ابنُ زِيادٍ: أما وَالله إذ دَلَلتَ عَلَيهِ، لا يُقاتِلُهُ أَحَدُ غَيرُكَ (١).

٤ ـ عن مدرك بن عمارة قال: ثُمَّ أُدخِلَ عَلَى عُبَيدِ اللهِ بنِ زِيادٍ ـ لَعَنَهُ اللهُ
 ـ فَلَم يُسَلِّم عَلَيهِ، فَقالَ لَهُ الْحَرَسُ: أَلا تُسَلِّمُ عَلَى الأَميرِ؟!

فَقَالَ: إِنْ كَانَ الأَميرُ يُرِيدُ قَتلي فَمَا سَلامي عَلَيهِ؟! وإِنْ كَانَ لا يُرِيدُ قَتلي، فَلَيَكُثُرَنَّ سَلامي عَلَيهِ.

[وفي الأخبار الطوال: قالَ ابنُ زِيادٍ: كَأَنَّكَ تَرجُو البَقاءَ؟

فَقَالَ لَهُ مُسلِمٌ: فَإِن كُنتَ مُزمِعاً عَلَى قَتلي، فَدَعني أُوصِ إلى بَعضِ مَن هَاهُنا مِن قَومي].

فَقَالَ لَهُ عُبِيدُ الله \_ لَعَنَهُ اللهُ \_: لَتُقتَلَنَّ.

قال: أكَذلِك؟

قال: نَعَم.

(۱) موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص١٨٣ و ١٨٤ عن العقد الفريد ج٣ ص١٣٥ و المحاسن والمساوي ص٢٠ عن أبي معشر، والإمامة والسياسة (تحقي الزيني) ج٢ ص٥ و (تحقيق الشيري) ج٢ ص١٠ وفيه «لعمر بن سعيد»، والمحن ص١٤٥ وجواهر المطالب ج٢ ص٢٠٨ والجوهرة في نسب الإمام علي وآله ص٣٤ ونهاية الأرب ج٢٠ ص٢٠٠.

قالَ: دَعني إذا أُوصي إلى بَعضِ القَوم.

قال: أوص إلى مَن أحبَبتَ.

فَنَظَرَ ابنُ عَقيلٍ إِلَى القَومِ وهُم جُلَساءُ ابنِ زِيادٍ، وفيهِم عُمَرُ بنُ سَعدٍ، فَقالَ: يا عُمَرُ، إِنَّ بَيني وبَينَكَ قَرابَةً دَونَ هؤُلاءِ، ولي إلَيكَ حاجَةٌ، وقَد يَجِبُ عَلَيكَ لِقَرابَتي نُجحُ حاجَتي، وهِيَ سِرُّ.

فَأَبِي أَن يُمَكِّنَهُ مِن ذِكرِها.

فَقَالَ لَهُ عُبِيدُ الله بنُ زِيادٍ: لا تَمَتَنِع مِن أَن تَنظُرَ فِي حاجَةِ ابنِ عَمِّكَ.

فَقَامَ مَعَهُ، وجَلَسَ حَيثُ يَنظُرُ إلَيهِما ابنُ زِيادٍ لَعَنَهُ اللهُ. فَقَالَ لَهُ ابنُ عَقيلٍ: إِنَّ عَلَيَّ بِالْكُوفَةِ دَيناً استَدَنتُهُ مُذ قَدِمتُها [في رواية الطبري عن سعيد بن مدرك: سبع مئة درهم]، [في الأخبار الطوال: مقدار ألف درهم]، تقضيهِ عَنِي حَتّى يَأْتِيكَ مِن غَلَّتي بِاللّدينَةِ [في بحار الأنوار: فبع سيفي ودرعي]، وجُثّتي فَاطلُبها مِنِ ابنِ زِيادٍ فَوارِها، [في الأخبار الطوال: فاستوهِب مِنِ ابنِ زِيادٍ جُثّتي لِئلًا يُمثل بِها] وَابعَث إِلَى الحُسَينِ بن علي فاستوهِب مِن ابنِ زِيادٍ جُثّتي لِئلًا يُمثَل بِها] وَابعَث إِلَى الحُسَينِ بن علي «عليه السلام» مَن يَرُدُّهُ. [في رواية سعيد بن مدرك: فَإِنِي قَد كَتَبتُ إلَيهِ أُعلِمُهُ أَنَّ النَّاسَ مَعَهُ، ولا أراهُ إلّا مُقبلاً].

[وفي الأخبار الطوال: وَابِعَث إِلَى الحُسَينِ بِنِ عَلِيٍّ «عليه السلام» رَسولاً قاصِداً مِن قِبَلِكَ يُعلِمهُ حالي، وما صِرتُ إلَيهِ مِن غَدرِ هؤُلاءِ الَّذينَ يَزعُمونَ أَنَّهُم شِيعَتُهُ، وأخبِرهُ بِما كانَ مِن نكثِهِم بَعدَ أَن بايَعني مِنهُم ثَمانِيَةَ عَشَرَ أَلف رَجُلِ [إنسان]لمينِصَرَف إلى حَرَم الله فَيُقيمَ بِهِ].

فَقالَ عُمَرُ لِإبنِ زِيادٍ: أتكدري ما قالَ؟!

قَالَ: أُكتُم ما قَالَ لَكَ.

قال: أتدري ما قال لي؟!

قالَ: هاتِ، فَإِنَّهُ لا يَخُونُ الأَمينُ، ولا يُؤتَمَنُ الخائِنُ. [في رواية سعيد بن مدرك: ولكن قد يؤتمن الخائن].

قالَ: كَذا وكَذا.

قَالَ: أمَّا مالُكَ، فَهُوَ لَكَ، ولَسنا نَمنَعُكَ مِنهُ، فَاصنَع فيهِ ما أحبَبتَ.

وأمَّا حُسَينٌ، فَإِنَّهُ إِن لَم يُرِدنا لَم نُرِدهُ وإِن أرادنا لم نَكَفُ عَنهُ.

وأمّا جُثَّتُهُ، فَإِنّا لا نُشَفِّعُكَ فيها ؛ فَإِنَّهُ لَيسَ لِذلِكَ مِنّا بِأَهلٍ، وقَد خالَفَنا، وحَرَصَ عَلى هَلاكِنا.

[زاد في رواية سعيد بن مدرك قوله: وزعموا أنه قال: أمّا جُثَّتُهُ فَإِنّا لا نُبالي إذا قَتَلناهُ ما صُنِعَ بها](١).

(۱) مقاتل الطالبيين ص ۱۰۸ و (ط المكتبة الحيدرية) ص ۲۷ عن مدرك بن عهارة، وراجع: مثير الأحزان ص ٣٦ وعنهها في موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص ١٨٥ و ١٨٦ وراجع: الأخبار الطوال ص ٢٤٠ وتاريخ الأمم والملوك ج٥ ص ٣٧٦ و (ط الأعلمي) ج٤ ص ٢٨٦ عن سعيد بن مدرك بن عهارة، وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص ١٧٤ و ١٧٥ عنه، وعن مصادر كثيرة. والأمالي الشجرية ج١ ص ١٧١ وروضة الواعظين ص ١٧٥ والإرشاد للمفيد ج٢ ص ١٦ والكامل في التاريخ ج٤ ص ٣٤ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٤ ص ١٧١ ونهاية الأرب ج٠٠ ص ١٠٤ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص ٢٠.

#### وقال ابن أعثم:

إِنْ كُنتَ عَزَمتَ عَلَى قَتلِي \_ ولا بُدَّ لَكَ مِن ذلِكَ \_ فَأَقِم إِلَيَّ رَجُلاً مِن قُريشٍ أُوصِي إلَيهِ بِهَا أُريدُ.

فَوَثَبَ إِلَيهِ عُمَرُ بِنُ سَعِدِ بِنِ أَبِي وَقَّاصٍ، فَقَالَ: أُوصِ إِلَيَّ بِمَا تُريدُ يَا بِنَ عَقيلِ.

فَقَالَ: أُوصِيكَ ونَفسي بِتَقَوَى الله؛ فَإِنَّ التَّقوى فيهَا الدَّركُ لِكُلِّ خَيرٍ، وقَد عَلِمتَ ما بَيني وبَينكَ مِنَ القَرابَةِ، ولي إلَيكَ حاجَةٌ، وقَد يَجِبُ عَلَيكَ لِقَرابَتِي أَن تَقضِيَ حاجَتي.

قَالَ: فَقَالَ ابنُ زِيادٍ: يَجِبُ يا عُمَرُ أَن تَقْضِيَ حَاجَةَ ابنِ عَمِّكَ وإِن كَانَ مُسرِ فاً عَلى نَفْسِهِ؛ فَإِنَّهُ مَقْتُولُ لا مَحَالَةَ.

فَقالَ عُمَرُ بنُ سَعدٍ: قُل ما أحبَبتَ يَا بنَ عَقيل.

فَقَالَ مُسلِمٌ - رَحِمَهُ اللهُ خاجتي إليكَ أَن تشتَر َ يَ فَرَسي وسِلاحي مِن هؤُلاءِ القَومِ فَتبيعَهُ، وتَقضِيَ عَنِّي سَبعَمِئَةِ دِرهَم استَدَنتُها في مِصرِكُم، وأن تستوهب جَثتُيَّ إذا قتلنَيَ هذا وتواُرينِي في التر ُ اب، وأن تَكتُب إلى الحُسَينِ بن عَلِيَّ «عليه السلام» ألّا يَقدِمَ فَيَنزِلَ بهِ ما نَزَلَ بي.

قالَ: فَالتَفَتَ عُمَرُ بنُ سَعدٍ إلى عُبَيدِ اللهِ بنِ زِيادٍ، فَقالَ: أَيُّهَا الأَميرُ، إنَّهُ يَقولُ كَذا وكَذا.

فَقَالَ ابنُ زِيادٍ: أمّا ما ذَكَرتَ \_ يَا بنَ عَقيلٍ \_ مِن أَمرِ دَينِكَ فَإِنَّمَا هُوَ مالُكَ يُقضى بهِ دَينُكَ، ولَسنا نَمنَعُكَ أن تَصنَعَ فيهِ ما أحبَبتَ.

وأمَّا جَسَدُكَ إِذَا نَحنُ قَتَلناكَ فَالْخَيَارُ فِي ذَلِكَ لَنا، ولَسنا نُبالي ما صَنَعَ

اللهُ بِجُتَّتِكَ.

وأما الحسينَ فَإِنَ لِم يَردُنِنا لم نَردُوه، وإن أرادنا لم نَكَفُ عَنهُ (١).

ونقول:

هنا أمور عديدة تحتاج إلى بيان، نقتصر منها على الأمور التالية:

## أول الغدر:

يلاحظ: أن مسلماً حين أخذ منه سيفه، وفرسه، وعمامته، اعتبر ذلك غدراً منهم به، وقال: هذا أوَّلُ الغَدرِ. ولم نجد من ابن الأشعث تأكيداً على ثبات هذا الأمان وقوته، بالرغم من أنه هو الذي أعطاه إياه، وتعهد بحفظ حياته. بل هو قد عبر عن شكه في الوفاء، حيث قال: أرجو أن لا يكون عليك بأس...

مع أن ابن الأشعث لم يكن قد رأى ابن زياد بعد أسر مسلم، ولا سمع منه شيئاً يتعلق بالوفاء بالأمان وعدمه.

يضاف إلى ذلك: أن النصوص ذكرت: أن ابن زياد هو الذي أمر ابن الأشعث أن يعطي الأمان لمسلم، لأنه لن يقدر عليه بدون ذلك. وهذا يدل على أن ابن الأشعث كان يعرف أو يظن بأن ابن زياد لن يفي بهذا الأمان. هذا إن لم يكن متواطئاً مع ابن الأشعث في ذلك.

ومع أنه كان قد تلقى الأمر بإعطاء الأمان لمسلم من ابن زياد نفسه.

فهل سبب هذا الوهن الذي ظهر من ابن الأشعث حول الوفاء بالأمان

(١) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٥ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١١.

هو معرفته بأخلاق فريقه، الذين جعل نفسه في خدمتهم، وأنهم من أهل الغدر بحسب طبعهم، وبحسب ما يعرفه عنهم من ممارسات غادرة رآها منهم.

فإن كان ابن الأشعث يعرف ذلك، ثم يقدم على إعطاء الأمان له، فإنه يكون شريكاً مساهماً في هذا الغدر، وحسبه ما يلحق به غدره من خزي في الدنيا، وما ينتظره من انتقام إلهي في الدنيا والآخرة.

وإن كان لا يعرف ابن الأشعث بأن حزبه غدرة فجرة، فإنه يصبح مطالباً بموقف يحفظ به ذمته وكرامته، ويدلل على شهامته.. ولا أقل من إظهار الانزعاج، وحجب معونته عن ابن زياد ومن معه، والخروج من دائرة الزبانية والأعوان.

ولكننا رأينا: أنه لم ينبس ببنت شفة، ولم يسجل أي اعتراض، بل هو قد واصل تعاونه مع ابن زياد وخدمته له، وكان رهن إشارته، والخادم المطيع لكل الأوامر والزواجر التي يصدرها له مها كانت عدوانية وشرسة، ومخزية ومغضبة لله سبحانه، ومن موجبات وهن الدين، وإزهاق أرواح خيار الأمة وصلحائها، وحفظة الدين، والدعاة إلى الله.

وهذا قد يرجح للباحث: أن يكون قول ابن زياد: «كَأَنَّا أرسَلناكَ تُؤمِنُهُ» أنه يفترض بابن الأشعث أن يعرف أن إعطاءه الأمان إنها هو للإيقاع به، وليس أماناً حقيقياً، ولذلك نرى ابن زياد يزجر ابن الأشعث، ولا يجد ابن الأشعث جواباً يتشبث به.

٢ ـ والمضحك المبكي هنا: أن مسلماً حين رأى كيفية التعامل معه في اللحظات الأولى لأسره صار يتعامل مع ابن الأشعث من منطلق يقينه بأن

الأمان الذي أعطي له لا قيمة له، وهو مقتول لا محالة.. وقد قال له بصراحة \_ كها تقدم \_: إنّي أراك وَاللهِ سَتَعجِزُ عَن أماني، فَهَل عِندَكَ خَيرٌ؟ ثم طلب منه إرسال رجل إلى الحسين «عليه السلام» يعلمه بها جرى.

ولم نجد ابن الأشعث قد نطق ببنت شفة تدلل على عدم صحة ما أدركه مسلم. بل صار يؤكد له على أنه سوف ينفذ ما يوصيه به بلا ريب، وسيوصل رسالة مسلم إلى الإمام الحسين «عليه السلام»، وغير ذلك مما تقدم وسيأتي. وكأنه يريد أن يجعل ذلك تعويضاً عن جرمه العظيم الذي ارتكبه في حق مسلم. وأين؟! وأنى؟!

"عطي الأمان لمسلم. ولكن سيأتي عن قريب أنه عاد فأنكر ذلك. حين أخبره ابن الأشعث بأن يعطي الأمان لمسلم. ولكن سيأتي عن قريب أنه عاد فأنكر ذلك. حين أخبره ابن الأشعث بأنه قد أمَّن مسلماً، فقال له: ما أنتَ وَالأَمانُ، كَأَنّا أرسَلناكَ تُؤمِنهُ! إنَّما أرسَلناكَ لِتَأْتِينا بهِ. فَسَكَتَ.

ومن المعلوم: أن ابن زياد قد أرسل إلى ابن الأشعث يأمره بإعطاء الأمان لمسلم ليتمكن من القبض عليه، فأعطاه الأمان في اللحظات الأخيرة، وأُخذ مسلم، وجيء به إلى القصر، وأُوقف على بابه، ولم يكن ابن الأشعث قد لقي ابن زياد بعد، فإنه كان في داخل قصره.. فلما التقى به بعد أسر ابن عقيل، والإتيان به إليه، قال له: «ما أنتَ وَالأَمانُ، كَأَنّا أرسَلناكَ تُؤمِنُهُ! إنّا أرسَلناكَ لِتَأْتِينا بِهِ».

٤ ـ ولكن مسلم بن عقيل لم يكف عن مطالبة ابن الأشعث بالوفاء
 بالأمان الذي أعطاه إياه، فقد طالبه به حتى بعد أن أمر ابن زياد جلاوزته

بإصعاد مسلم إلى أعلى القصر، وضرب عنقه، فقد توجه مسلم إلى ابن الأشعث قائلاً:

«يَا بِنَ الأَشْعَثِ، أَمَا وَاللهِ لَولا أَنَّكَ آمَنتَني مَا استَسلَمتُ، قُم بِسَيفِكَ دوني فَقَد أُخْفِرَتْ ذِمَّتَكَ».

وسيأتي المزيد من الحديث عن هذه الفقرة، حين نتحدث عن أحداث شهادة مسلم «رحمه الله» إن شاء الله..

# ابن الأشعث ينفذ وصية مسلم:

وقد تقدم ـ وسيأتي أيضاً ـ: أن محمد بن الأشعث قد وافق على ما طلبه منه مسلم بن عقيل بأن يرسل رسولاً إلى الحسين ـ حيث سيلقاه في الطريق \_ يخبره بنكث أهل الكوفة بيعتهم، وخذلانهم مسلماً، ويطلب منه أن يرجع.

وسيأتي أيضاً: أن مسلماً حين أوصى عمر بن سعد، قد طلب منه أيضاً نفس هذا الطلب.

وقد لاحظنا: أن عمر بن سعد قد أخبر ابن زياد بها قال، فلم يرفض ابن زياد هذا الطلب، بل أجاب بطريقة يفهم منها أنه لا يمنع من إبلاغ الحسين «عليه السلام» بها يريده مسلم، فقد قال عن الحسين «عليه السلام»: فَإِنَّهُ إِن لَم يُرِدنا لَم نُرِدهُ.

فكأنه كان يخشى أشد الخشية من مواجهة الحسين «عليه السلام» في الكوفة، ولعل ما عاينه من شجاعة وبسالة لمسلم قد فاجأه وأدهشه.. وهو يعلم أن مسلماً لا يقاس بالإمام الحسين «عليه السلام».

يضاف إلى ذلك: أنه كان يخشى من أن يواصل الحسين طريقه إلى الكوفة،

فإن تمكن من دخولها، فقد تنقلب الموازين فيها.. فإنه إذا كان مسلم بن عقيل استطاع أن يحصل على بيعة عشرات الألوف من أهلها للحسين «عليه السلام»، وكان الحسين غائباً وبعيداً عنهم، فمن المحتمل جداً أن يوجب حضور الحسين «عليه السلام» بنفسه ورؤيتهم إياه، وسماع كلامه التعلق به، وإذكاء الرغبة بالكون معه وحرب أعدائه تحت لوائه.

فكان ابن زياد يرى أن من مصلحته صرف الحسين عن هذا الأمر، لأن ثمة خطورة بالغة كامنة فيه إذا واصل مسيره إلى الكوفة..

ولأجل ذلك أخذ ابن زياد المسالك إلى الكوفة من جميع الجهات، وبث السرايا في كل اتجاه ليقبض على الحسين «عليه السلام»، ويكون دخوله إلى الكوفة وهو في قبضته، وتحت سلطته..

ولذلك رأينا محمد بن الأشعث وعمر بن سعد أيضاً يتسابقان لإنجاز هذه المهمة، ويرسلان الرسل إلى الإمام «عليه السلام»، لا لأجل حفظ حياته «صلوات الله وسلامه عليه»، بل خدمة لابن زياد، وإبعاداً للأخطار المحتملة عنه..

# لا يبكي من يطلب مثل هذا:

وتقدم: أن عبيد الله بن عباس السلمي لم يرق له بكاء مسلم بن عقيل، وقال له: «إِنَّ مَن يَطلُبُ مِثلَ الَّذي تَطلُبُ، إذا نَزَلَ بهِ مِثلُ الَّذي نَزَلَ بكَ لَم يَبكِ».

فأجابه مسلم: بأن بكاءه ليس لنفسه، بل لأجل الخطر الذي يواجه الإمام الحسين «عليه السلام»، لعدم معرفته بها يجري.

#### ونقول:

إن منطق السلمي خاطئ جداً، وذلك لما يلي:

أولاً: هناك من يطلب جلائل الأمور لنفسه، لتكون مصدر قوة، وبهجة لها. فالمعيار عنده هو الأنا، أو لا أحد، فهو يبحث لنفسه عن البقاء والسلامة، والعزة واللذة.

فهذا النوع من الناس تكون نفسه عنده هي الأغلى، والأهم من كل شي، ويمكن التضحية بكل شيء من أجلها، وإذا بكى فإنها يبكي لأجلها، إذا واجه خطراً يتهددها.

وإذا لم يبك، فإنه لا يفعل ذلك، إلا لأنه يريد أن يحصل لها على أمر موهوم في حقيقته، وهو أن يكسبها مجداً وفخراً في الدنيا الزائلة، من حيث هو تظاهر بالرجولة، والقوة والشموخ الموهوم، والعظمة الزائفة، بالرغم من أنه لا يسمن ولا يغنيها من جوع..

وهناك من يطلب أموراً جليلة عنده، يرى أنها أغلى من نفسه ومن الدنيا بكل ما فيها، فهو لا يطلبها لنفسه، بدليل أنه يندفع راضياً مختاراً ليضحي بنفسه من أجلها.

فإذا بكى هذا النوع من الناس في مواقع الخطر في سعيه إليها، فلن يكون بكاؤه لأجل نفسه بلا ريب، بل لما هو أجل وأعظم وأغلى وأفخم منها بنظره.

ثانياً: إن بكاء الأنبياء والأئمة في مناسبات لا يكاد يمكن حصرها لكثرتها لهو أمر مشهود للناس، كل الناس الذين عاشوا معهم، ولكننا لم نجدهم بكوا على لذة فاتتهم، أو خسارة أصابتهم، أو مقام، أو امتياز فقدوه، أو مصلحة شخصية عجزوا عن بلوغها.. وما إلى ذلك.

بل وجدنا أنهم يبكون رحمة للصغير، وعطفاً على الشيخ الكبير، وخوفاً وخشية من الله العلي القدير، وأسفاً على الأمة لما يرونه فيها من مآس ونوائب، وما يحل بها من كوارث ومصائب.

ويبكون ويحزنون لما يعاينون من مظاهر الإنحراف والسقوط في حمأة المآتم، ومستنقعات الشهوات والأهواء التي تقود لارتكاب الجرائم.

ويزيد حزنهم بظهور الباطل والضلال وأهله على الحق وأهل الحق.. ويزداد هذا الشعور بالأسى والألم حين يبذل الهداة الأخيار، والأئمة الأطهار أرواحهم ودماءهم لإنقاذ الناس من هذا البلاء، وإذ بهم يرون أن نفس هؤلاء الذين يريدون إنقاذهم، لا يكتفون بالتخلي عنهم وخذلانهم، بل هم ينحازون إلى أعدائهم، وترتد سيوفهم، لتكون هي التي تسفك دماء هؤلاء الأخيار، الأبرار، والأئمة الأطهار كها قلنا.

وهذه المعاني بالذات هي التي يبكي لها مسلم بن عقيل «رضوان الله تعالى عليه»..

## التنسيق بين مسلم والحسين عليه:

1 - لقد أخبر ابن عقيل عن خروج الإمام الحسين «عليه السلام» من مكة قاصداً الكوفة في نفس اليوم الذي استشهد مسلم فيه، حيث قال عن الإمام الحسين «عليه السلام» في جوابه للسلمي: «إنَّهُ قَد خَرَجَ إلَيكُمُ اليَومَ أو أمس مِن مَكَّةَ».

أو قال في وصيته لابن الأشعث: «فَإِنّي لا أراهُ إلّا قَد خَرَجَ إلَيكُمُ اليَومَ مُقبِلاً، أو هُوَ خارِجٌ غَداً هُوَ وأهلُ بَيتِهِ».

وهناك نصوص أخرى تحكي عن مسلم أنه قال ذلك، أو أشار إليه.

٢ ـ يفهم من هذين النصين: أن مسلماً كان يعرف تاريخ خروج الحسين «عليه السلام» من مكة بصورة تكاد تكون دقيقة.

ولأن وقت خروجه هو أحد الأيام الثلاثة التي ذكرها.. فالسؤال هو: من أين علم مسلم بوقت خروج الإمام الحسين «عليه السلام»؟! فإن كان «رحمه الله» قد عرف به من رسالة وصلته من الإمام الحسين «عليه السلام»، فذلك يعني: أن الإمام الحسين «عليه السلام» كان قد حدد تاريخ سفره إلى العراق في وقت سابق. بأسبوعين أو أكثر أو أقل على تاريخ اسشهاد مسلم «رحمه الله»، فإن الرسول من مكة إلى الكوفة يحتاج إلى أكثر من هذه المدة، وقد عرفنا: أن المدة التي استغرقتها رحلة مسلم بن عقيل من مكة إلى العراق هي عشرون يوماً.

" ومن ذلك كله نفهم: أن الإمام الحسين «عليه السلام» كان قد رسم خطة حركته بدقة بصورة مسبقة، وكان يبلغها إلى من ينبغي أن تبلغه، لكي يتعامل مع الأمور بوضوح، وبها تفرضه الوقائع الملموسة، ولم يكن ليتيه في تراكهات الإحتهالات والظنون، التي قد لا يمكن تلبيتها ومعالجة مقتضياتها إلا بجهود مضاعفة، وتكاليف باهظة.

٤ ـ وقد لاحظنا: كيف أن مسلماً قد بادر إلى التعامل مع سفر الإمام الحسين «عليه السلام» إلى العراق بما فرضه الواقع المستجد، فاستطاع في أحرج لحظة يمكن تصورها، وهي اللحظة التي يذهبون به فيها إلى القتل أن يرسل أكثر من رسول إلى الإمام الحسين «عليه السلام» ليعلمه بها جرى، ويحذره

من القدوم إلى الكوفة.

وهذا درس دقيق وعميق في التدبير، وفي التعامل مع الأعداء، ومع الأعوان والخلان لإنجاح المطالب، والوصول إلى الغايات والرغائب بصورة ذكية ودقيقة.

• والأمر الأهم: أن يتمكن «عليه السلام» من تسخير نفس قتلته في إنجاز هذا الأمر الهام جداً.. وهذا إن دل على شيء، فهو يدل على أن مسلماً بالرغم من الجو الضاغط عليه، حيث إنه يعيش اللحظة الأخيرة لقتله، كان في غاية التهاسك والوعي، والفهم للحقائق والدقائق التي يصعب الوصول إليها على كثير من العقلاء، حتى في أحلى لحظات الصفاء، والراحة والطمأنينة، والأمن المستتب.

ولكننا رأينا مسلماً «رضوان الله تعالى عليه» يدرك، حتى وهو في هذه اللحظات بالذات: أن أعداءه سوف يستجيبون لطلبه بكل جدية، بل سيكونون متلهفين للحصول على هذا الطلب منه بالذات، لأنه قد يكون مدخلاً لمسار جديد، يجنبهم التعرض للزلزال الهائل، الذي يتوقعون حصوله إذا قصد الإمام الحسين «عليه السلام» الكوفة. ولاسيها بعد استشهاد مبعوثه مسلم بن عقيل «رحمه الله».

# لهاذا اختار مسلم لوصيته قرشياً؟!:

وقد يتساءل المرء عن سبب اختيار مسلم عمر بن سعد ليحمله وصيته، ألم يكن مسلم يعلم مدى خبث وسوء سريرة هذا الرجل؟!

ولماذا اختار لوصيته قرشياً؟! ألم يعلم مدى حقد قريش على كل من

يمت إلى أبي طالب وذريته بصلة؟!

ألم يسمع الأقوال الكثيرة لعلي «عليه السلام» وهو يدعو على قريش، ويشكوها إلى الله، ويصرح بأنها قطعت رحمه، وصغرت عظيم منزلته. إلى غير ذلك مما لا يخرج عن هذا السياق؟!

ألم ير أن ابن زياد قد اختار لحربه وأسره مئة رجل من قريش، لأنه يضمن أن تكون نتيجة فعلهم كما يجب ويشتهي؟!

وأخيراً.. ألم يجد في ذلك المجلس من هو أمثل، وأفضل من عمر بن سعد؟! ويمكن أن يجاب:

بأن مسلماً لم يجد حوله سوى أعوان الطاغية، الذين هيمن عليهم الضلال والعمى.. وكان عمر بن سعد من بينهم، فأدرك مسلم أن اختياره لأي شخص غير قرشي، سوف يثير شكوك ابن زياد في ذلك الشخص، وعلاقته بمسلم، وربها أدى ذلك إلى بطشه بذلك الشخص، ثم تتطور الأمور بنحو سلبي، فيلحق الأذى ببعض من يلوذ به من خلانه، أو من عشيرته. ولعل هذا الجو \_ إذا فرض نفسه \_ ينتهي بضياع وصية مسلم، والمنع من إجرائها، أو التلاعب بها، بها يفقدها أثرها المطلوب.

بل قد يواجه مسلم رفضاً من ذلك الشخص الذي يختاره لوصيته.

وأما إذا اختار قرشياً، وجعل مبرر ذلك هو صلة القرابة بينه وبينه، والإستناد إلى المفهوم العشائري الذي يتعامل به أولئك الناس، فإن كل الظروف تكون قد تهيأت وساعدت على إنفاذ الوصية بسلاسة، ومن دون أى مضاعفات أو تبعات.

ويؤكد هذا الذي قلناه: أن ابن زياد نفسه هو الذي يدفع عمر بن سعد للإستجابة إلى ابن عمه، وقبول وصيته، ثم عقب ابن زياد على مضامينها بها دل على قبوله، أو على أنه لم يجد فيها ما يثير، أو يضير.

وعند ابن أعثم: أن ابن زياد قال: يَجِبُ يا عُمَرُ أن تَقضِيَ حاجَةَ ابنِ عَمِّكَ، وإن كانَ مُسرفاً عَلى نَفسِهِ.

#### دين مسلم:

وتقدم: أن وصية مسلم قد تضمنت قضاء دين مسلم الذي كان سبع مئة درهم، وقيل: ألف درهم.

#### ونقول:

ا \_ إن هيمنة أجواء الرهبة من الموت قتلاً على يد ذلك الطاغية لم تخرج مسلماً عن حالة التوازن، والعمل على حفظ حقوق الناس، والاستفادة من فرص تؤدي إلى الخروج عنها، وبراءة الذمة منها. وهذا ما فعله مسلم بالنسبة لأداء ديونه لأصحابها، بالرغم من ضآلتها، لأنه يرى أنها حتى لو كانت بمقدار سبع مئة درهم، أو ألف درهم، قد يخجل الدائنون عادة من المطالبة به بعد موت أو قتل المستدين لها بهذه الصورة الفظيعة، أو قد يصرفون النظر عنها لأسباب أخرى، كالخوف من الملاحقة والأذى. نعم، حتى لو كان الأمر كذلك، فإن مسلماً حاول أن يحفظ حق دائنيه، ولم يدفعه ضآلة هذا المقدار من الدين إلى التهاون به، وتناسيه، ولم ير «عليه السلام» أن مواجهته لأهوال القتل في لحظة سوقه إليه عذراً له في عدم الإهتهام بأدائه.

٢ ـ يلاحظ: أن الناس حين قدم عليهم مسلم، قد عرضوا عليه أموالاً،

ولكنه أبي يأخذ منها شيئاً. مع أنه كان بحاجة إلى المال، حتى اضطر إلى الاقتراض.

٣ ـ إن مما يزيد الإنسان عجباً وإعجاباً: أن يكون قائد عظيم، يتحدر من أقدس البيوتات، ويبايعه عشرات الألوف من الناس. لا يجد من المال ما يسد به حاجته، فيحتاج إلى الاستدانة من بعض الناس..

٤ ـ والأكثر غرابة هنا أن يتمكن من قضاء ذلك الدين، بواسطة قتلته وبأيدي أعدائه بالذات.

• \_ أضف إلى ما تقدم: أنه إنها قضى دينه من ماله. فقد ذكرت النصوص: أن بعضه قضاه من غلته بالمدينة، وقضى بعضه الآخر من ثمن سلاحه وفرسه، والقسم الآخر كان قد هيأ أسباب الإتيان به من أمواله بالمدينة. ولعل أحد القسمين كان يعادل السبع مئة درهم، والقسم الآخر يعادل الثلاث مئة التي توصل إجمالي المبلغ إلى الألف درهم.

#### جثة مسلم:

ومن جهة أخرى فقد تضمنت وصية مسلم لابن سعد أن يستوهب (يطلب) جثته من ابن زياد لمواراتها.

ونحن لا يروق لنا التعبير بالاستيهاب، فإن جثة مسلم لا يملكها ابن زياد و لا غبره.

وتقول بعض النصوص المتقدمة: أن ابن سعد قد أخذ جثته، فكفنه ودفنه.

ولعله إنها أخذها بعد أن جرى عليها ما جرى من سحب في الأسواق، ثم صلبه بالكناسة هو وهاني بن عروة كما سيأتي.

# ابن زياد لا يهنع مسلهاً من الوصية:

وقد يقول قائل: إن سماح ابن زياد لمسلم بأن يوصي عمر بن سعد بها يحب قد يستغرب من مثله، وهو الرجل القاسي، والمتجبر، والحاقد. فهل عرضت لابن زياد أريحية، وشعور بالنشوة دعاه إلى هذا التصرف؟!

#### ونجيب:

بأن الأمر ربها كان على عكس ذلك. فإن شعور ابن زياد بالحاجة إلى الكشف عن مكنونات صدر مسلم بن عقيل، قد دعاه إلى اغتنام الفرصة، واستدراجه إلى الجهر بها يريده، لاسيها وأنه كان يرى أن أمامه عقبة كأداء، وهي الإمام الحسين الذي يخشى قدومه إلى الكوفة. فكان يبحث عن مخرج، فلعله احتمل أن يجد لدى مسلم الأقرب والأكثر ارتباطاً بالإمام الحسين «عليه السلام» بصيص أمل له، ومدخلاً إلى مواجهة هذا الخطر الجسيم والعظيم.. وهذا بالذات ما ظن أنه قد حصل عليه من مسلم.

## إغراءات مسلم لعمر بن سعد:

وتتبع كلمات ابن عقيل تجاه ابن سعد، حين أراد أن يوصيه يعطى:

أن مسلماً «رحمه الله» كان يغريه بقبول ذلك، فلاحظ على سبيل المثال قوله: «من قومي».

وقوله لابن زياد: «فَأَقِم إِلَى ّ رَجُلاً مِن قُريشٍ أُوصِي إِلَيهِ بِمَا أُريدُ»، مع أن معاوية يطعن في نسب أبيه سعد بن أبي وقاص، ويقول له: «يأبي عليك بنو عذرة» مجيباً له على قوله: «إنى لأحق بموضعك منك».

وكان سعد فيما يقال: لرجل من بني عذرة (١).

ومن دلائل ومفردات هذا الإغراء قول مسلم لعمر بن سعد: «يا عُمَرُ، إِنَّ بَيني وبَينَكَ قَرابَةً دَونَ هؤُلاءِ، ولي إلَيكَ حاجَةٌ، وقَد يَجِبُ عَلَيكَ لِقَرابَتي نُجحُ حاجَتي».

لكن الإغراء الأشد هو قوله ـ واصفاً حاجته هذه ـ: «وهِيَ سِرُّ». فإن هذا يثير الرغبة لدى ابن سعد، ولدى عبيد الله بن زياد بمعرفة هذا السر الذي ينطوي عليه مسلم. ولكن خوف ابن سعد من ابن زياد كان يحتم عليه عدم القبول، ولم يكن ابن زياد يخشى أحداً.

ولأجل ذلك اندفع عبيد الله بن زياد إلى إلزام عمر بن سعد بقبول ذلك من مسلم.. وهو يعلم: أن ابن سعد لن يخفي عنه شيئاً. كما كان ابن عقيل يعلم ذلك أيضاً.

بل تجد في النصوص المتقدمة ما قد يعد إغراقاً في الإغراء الذي عرضه مسلم لابن سعد، حيث قال له \_ حسب رواية العقد الفريد وغيره \_: «هَل لَكَ أَن تَكُونَ سَيِّدَ قُرَيش ما كانَت قُرَيشٌ »؟!

فهو يطمعه في أمر يكاد لا يخطر على بال أحد، ولاسيها مع ما أشرنا إليه فيها تقدم من نسبة أبيه إلى بني عذرة.

<sup>(</sup>۱) راجع: مروج الذهب ج۳ ص۲۶ و (منشورات دار الهجرة) ج۳ ص۱۹ والغدير ج۳ ص۲۰۰ وج۱۰ ص۲۰۸ والکنی والألقاب ج۱ ص۳۰۷.

## مل هذا تهديد؟!:

وقد تقدم عن الطبقات الكبرى، وغيره: أن مسلم بن عقيل قد قال لابن سعد حين أوصاه: إنه \_ يعني الحسين «عليه السلام» \_ إن قتل لم يكن لبني هاشم بعده نظام..

فيا الذي عناه مسلم في كلامه هنا عن بني هاشم؟!

#### ويمكن أن يجاب:

بأنه قد يكون أراد التحذير من التفكير بالعدوان على حياة الحسين «عليه السلام».. باعتبار أن ذلك يفتح الباب واسعاً أمام بني هاشم، الذين كانت لهم مكانة مرموقة، ومقبولية واسعة، واحترام عند المسلمين، يجعل من السهولة على كثير منهم التصدي لتزعم الثورات المسلحة ضد قاتلي الحسين «عليه السلام».

وواضح: أن وجود الإمام الحسين «عليه السلام» بين ظهرانيهم يحجزهم عن أي تحرك بدون إذنه ورضاه ومباركته، فإذا استشهد «عليه السلام» فإن نظامهم ينفرط، وسيجد الكثيرون منهم يتحمسون لتزعم حركات قتالية ضد قتلته «عليه السلام».

ولا يبقى أي أمل في ضبط الأمور، لأن استشهاده «عليه السلام» سوف يلهب شعور الناس، كل الناس، فما بالك ببني هاشم، ويزيد من تعاطف الناس مع كل هاشمي، وسوف يطالبهم الكثيرون بالتصدي لمن ارتكب هذا الجرم العظيم.

## ابن سعد يعرض على مسلم أن يوصيه؟!:

وذكرت رواية ابن أعثم المتقدمة: أنه بمجرد طلب مسلم من ابن زياد أن يعين رجلاً من قريش ليوصيه بها يريد، بادر عمر بن سعد إلى الإعراب عن رغبته بالتصدي لهذه المهمة.. مع أن سائر الروايات تذكر أنه رفض ذلك أولاً، ولم يوافق حتى أمره عبيد الله بن زياد.

فهل اختصرت رواية ابن أعثم ما جرى، فلم تذكر هذا الرفض، وشرعت في بيان ما تلاه، بحيث يكون هذا العرض وهذا الحماس قد حصل وظهر بعد صدور الأمر إليه من ابن زياد؟!

إلا أن يقال: أن التأمل في سياق كلام ابن أعثم يعطي: أن هذا بعيد عن مساق كلامه..

نقول هذا مع إدراكنا أن أمثال هذه الاختلافات لا تؤثر على الصورة التي تتفق على ملامحها الأساسية معظم النصوص..

كما أن خطأ النساخ واجتهاداتهم غير الموفقة في قراءة الكلمات المطموسة لها دور كبير في إنتاج كثير من هذه المشكلات الصغيرة.

# هكذا قتل مسلم:

# وقالوا أيضاً ما يلي:

١ ـ قالَ لَهُ ابنُ زِيادٍ: قَتَلَنِي اللهُ إن لَم أَقْتُلكَ قِتلَةً لَم يُقتَلها أَحَدُ فِي الإِسلامِ
 مِنَ النّاسِ.

قالَ لَهُ مُسلِمُ أَمَا إِنكَّ أَحقَ أُ مَن أَحدَثَ فِي الإِسلامِ مَا لَمَ يَكُن، وإنَّكَ لا

تَدَعُ سوءَ القِتلَةِ، وقُبحَ المُثلَةِ، وخُبثَ السّيرَةِ، ولُؤمَ الغَلَبَةِ.

فَأَقبَلَ ابنُ زِيادٍ يَشتِمهُ، ويَشتِمُ الحُسَينَ، وعَلِيّاً، وعَقيلاً عَلَيهِمُ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، وأَخَذَ مُسلِمٌ لا يُكَلِّمُهُ.

ثُمَّ قَالَ ابنُ زِيادٍ: اِصعَدوا بِهِ فَوقَ القَصرِ، فَاضرِ بوا عُنْقَهُ، ثُمَّ أَتبِعوهُ جَسَدَهُ. فَمَّ قَالَ ابنُ زِيادٍ: اِصعَدوا بِهِ فَوقَ القَصرِ، فَاضرِ بوا عُنْقَهُ، ثُمَّ أَتبِعوهُ جَسَدَهُ. فَقَالَ مُسلِمُ بِنُ عَقيلٍ - رَحَمَةُ اللهِ عَلَيهِ -: لَو كَانَ بَينِي وبَينَكَ قَرابَةُ مَا قَتَلتَني. فَقَالَ مُسلِمُ بِنُ عَقيلٍ رَأْسَهُ بِالسَّيفِ؟ فَقَالَ ابنُ زِيادٍ: أينَ هذَا الَّذي ضَرَبَ ابنُ عَقيلٍ رَأْسَهُ بِالسَّيفِ؟

فَدُعِيَ بَكُرُ بِنُ مُحرانَ الأَحمَرِيُّ، فَقالَ لَهُ: اِصعَد فَلتَكُن أَنتَ الَّذي تَضربُ عُنْقَهُ.

فَصَعِدَ بِهِ وهُوَ يُكَبِّرُ ويَستَغفِرُ اللهَ، ويُصَلِّي عَلَى رَسولِهِ، ويَقولُ: اللَّهُمَّ احكُم بَينَنا وبَينَ قَوم غَرِّونا، وكَذَّبونا، وخَذَلونا.

وأشرَ فوابِهِ عَلى مَوضِعِ الحَذَّائينَ اليَومَ، فَضْرِبَت عُنْقُهُ، وأُتبعَ جَسَدُهُ رَأْسَهُ(١).

٢ ـ عن أبي مخنف: أنه لما أمر ابن زياد بضرب عنق مسلم فوق القصر، وإتباع جسده رأسه، قال مسلم «رحمه الله»:

(۱) الإرشاد ج٢ ص ٦٢ وإعلام الورى ج١ ص ٤٤٤ وبحار الأنوار ج٤٤ ص ٣٥٦ وموسوعة الإمام الحسين «عليه السلام» ج٣ ص ١٨٩ عنهم، وقال: راجع: روضة الواعظين ص ١٩٦ و (منشورات الشريف الرضي) ص ١٧٧ والأمالي الشجرية ج١ ص ١٩٦ والحدائق الوردية ج١ ص ١١٦ وراجع: مقاتل الطالبيين (ط المكتبة الحيدرية) ص ٦٧ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص ٢٠٦ وأنساب الأشراف (ط الأعلمي) ج٢ ص ٨٢ ولواعج الأشجان ص ٥٥.

يَا بِنَ الأَشْعَثِ: أما وَاللهِ لَو لا أَنَّكَ آمَنتَني مَا استَسلَمتُ، قُم بِسَيفِكَ دوني، فَقَد أُخْفِرَتَ ذِمَّتُكَ.

ثُمَّ قالَ: يَا بِنَ زِيادٍ! أَمَا وَاللهِ لَو كَانَت بَينِي وبَينَكَ قَرابَةٌ مَا قَتَلتَني. [زاد ابن أعثم قوله: ولكنك ابن أبيك].

ثُمَّ قالَ ابنُ زِيادٍ: أينَ هذَا الَّذي ضَرَبَ ابنُ عَقيلٍ رَأْسَهُ بِالسَّيفِ وعاتِقَهُ؟ فَدُعِيَ، فَقالَ: اِصعَد فَكُن أنتَ الَّذي تَضرِبُ عُنْقَهُ. [زاد المسعودي: لِتَأْخُذَ بِثَأْرِكَ مِن ضَربَتِهِ]، [وعند ابن أعثم: لِيَكونَ ذلِكَ أشفى لِصَدرِكَ].

فَصَعِدَ بِهِ وهُوَ يُكَبِّرُ ويَستَغفِرُ، ويُصَلِّي عَلى مَلائِكَةِ اللهِ وَرُسُلِهِ، وهُوَ يَقولُ: اللَّهُمَّ احكُم بَينَنا وبَينَ قَوم غَرِّونا، وكَذَّبونا، وأَذَلُّونا.

وْلّْمُرْفِ مِهِ عَلَى مَوضِع الْجَزّ ارينَ اليَومَ، فَضُرِبَت عُنْقُهُ، وأُتبعَ جَسَدُهُ رَأْسَهُ.

قَالَ أَبُو مِخِنَفٍ: حَدَّثَنِي الصَّقَعَبُ بِنُ زُهَيرٍ، عَن عَوفِ بِنِ أَبِي جُحَيفَةَ، قَالَ أَبُو مِخِنَفٍ: وَتَلَمَّهُ؟ قَالَ: نَزَلَ الأَحْرِيُّ بُكَيرُ بِنُ خُمرانَ الَّذِي قَتَلَ مُسلِمًا، فَقَالَ لَهُ ابِنُ زِيادٍ: قَتَلَتَهُ؟ قَالَ: نَعَم.

قالَ: فَما كانَ يَقولُ وأنتُم تَصعَدونَ بِهِ؟

قالَ: كَانَ يُكَبِّرُ ويُسَبِّحُ [ويهلل] ويَستَغفِرُ، فَلَمَّا أَدنَيتُهُ لِأَقتُلَهُ، قالَ: اللَّهُمَّ احكُم بَينَنا وبَينَ قَوم كَذَّبونا، وغَرِّونا، [ثم] وخَذَلونا، وقَتَلونا.

فَقُلتُ لَهُ: اُدنُ مِنَّي، الحَمدُ للهِ الَّذي أقادَني مِنكَ، فَضَرَبتُهُ ضَرِبَةً لَمَ تُغنِ شَيئاً. فَقَالَ [مُسلِمٌ]: أما تَرى في خَدَشٍ تَخدِشُنيهِ وَفاءً مِن دَمِكَ أَيُّهَا العَبدُ؟ فَقَالَ ابنُ زِيادٍ: أَوَ فَخراً عِندَ المَوتِ! قَالَ: ثُمَّ ضَرَبتُهُ الثَّانِيَةَ، فَقَتَلتُهُ (١).

٣ ـ وعند أبي حنيفة الدينوري:

قَلُّرِفَ بِهِ عَلَى النَّاسِ، وهُم عَلى بابِ القَصرِ مِمَّا يَلِي الرَّحَبَةَ، حَتَّى إذا رَأُوهُ ضُرِبَت عُنْقُهُ هُناك، فَسَقَطَ رَأْسُهُ إِلَى الرَّحَبَةِ، ثُمَّ أُتبعَ الرَّأْسُ بِالجَسَدِ.

وكانَ الَّذي تَوَلَّى ضَربَ عُنْقِهِ أَحَرُّ بنُ بُكَيرِ (٢).

وعند ابن حبان: فَسَقَطَت جُثَّتُهُ، ثُمَّ أُتُّبِعَ رَأْسُهُ جَسَدَهُ (٣).

٤ ـ زاد ابن أعثم على ما تقدم في رواية أبي مخنف المتقدمة قوله:

وتَقَدَّمَ ذلِكَ الشَّامِيُّ فَضَرَبَ عُنْقَهُ \_ رَحِمَهُ اللهُ \_ ثُمَّ نَزَلَ الشَّامِيُّ إلى عُبَيدِ الله بنِ زِيادٍ وهُوَ مَدهوشُ.

فَقَالَ لَهُ ابنُ زِيادٍ: ما شَأَنُك؟ أَقَتَلتَهُ؟

(۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٧٨ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٣٨٣ وموسوعة الإمام الحسين «عليه السلام» ج٣ ص١٨٩ و ١٩٠ عنه، وعن الكامل في التاريخ ج٢ ص٥٣ و ٣٤ ثم قال: وراجع: أنساب الأشراف ج٢ ص٣٤ ومقاتل الطالبيين ص٩٠ والبداية والنهاية ج٨ ص٧٥١ ومروج الذهب ج٣ ص٩٢ وراجع: مناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٤ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٤٤٢ والمختصر في أخبار البشر ج١ ص١٩٠ وراجع: مقتل الحسين لأبي مخنف ص٥٥.

(٢) الأخبار الطوال ص٢٤١.

(٣) الثقات لابن حبان ج٢ ص٣٠٨ وراجع: تهذيب الكمال ج٦ ص٢٦٦ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٣٠٨ والإصابة ج٢ ص٧١.

قَالَ: نَعَم، أَصلَحَ اللهُ الأَميرَ، إلَّا أَنَّهُ عَرَضَ لِي عارِضٌ، فَأَنَا لَهُ فَزِعٌ مَرعوبٌ. فَقَالَ: مَا الَّذي عَرَضَ لَكَ؟

قَالَ: رَأَيتُ سَاعَةَ قَتَلَتُهُ رَجُلاً حِذَايَ أَسُودَ، كَثيرَ السَّوادِ، كَرِيهَ المَنظَرِ، وهُوَ عَاشُّ عَلَى إصبَعَيهِ \_ أَو قَالَ: شَفَتَيهِ \_ فَفَزِعتُ مِنهُ فَزَعاً لَمَ أَفْزَع قَطُّ مِثلَهُ!

قَالَ: فَتَبَسَّمَ ابنُ زِيادٍ، وقَالَ لَهُ: لَعَلَّكَ دُهِشتَ، وهذِهِ عَادَةٌ لَم تَعتَدها قَبلَ ذلِكَ (١).

#### ٥ \_ وقال سبط ابن الجوزى:

فَآمَنَهُ [أي مُسلِمَ بنَ عَقيلٍ] ابنُ الأَشعَثِ، وجاءَ بِهِ إِلَى ابنِ زِيادٍ، فَأَمَرَ بِهِ، فَأَصَعِدَ إِلَى النَّاسِ. بِهِ، فَأُصعِدَ إِلَى النَّاسِ.

وصُلِبَت جُثَّتُهُ بِالكُناسَةِ. ثُمَّ فُعِلَ بِهانِي بنِ عُروَةَ كَذلِكَ (٢).

#### ونقول:

إن أكثر ما تضمنته النصوص المذكورة آنفاً قد تحدثنا عنه حين كنا نورد النصوص التي روت الأحداث التي واجهها مسلم مع ابن زياد، وأعوانه، ومع أهل الكوفة. ولذا فإننا سنكتفي هنا بالإشارة إلى أمرين أو ثلاثة مع رعاية الاختصار قدر الإمكان، فنقول:

<sup>(</sup>۱) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٨ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١٣ والملهوف ص١٢٢ و (نشر أنوار الهدى ـ قم) ص٣٦ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٥٧ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٠٧ ولواعج الأشجان ص٦٥.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الخواص (ط النجف) ص٢٤٢ وراجع: مروج الذهب ج٣ ص٧٠.

## قم بسیفك دونی:

رأينا: أن مسلماً يطالب ابن الأشعث بالوفاء بأمانه الذي أعطاه إياه أكثر من مرة، ويفعل ذلك حتى في آخر لحظة من حياته. أي حين أمر ابن زياد بإصعاده إلى أعلى القصر لقتله.

ولأننا نعرف أن مسلماً كان يعلم أن ابن الأشعث لن يحرك ساكناً في هذا الاتجاه، ولاسيما في هذه اللحظة بالذات، فهنا أسئلة تطرح:

أولها: إذا كان مسلم «رحمه الله» يعلم ذلك، فلهاذا يبذل ماء وجهه لابن الأشعث مرة بعد أخرى؟!

الثاني: لماذا يطالبه بأن يقوم بسيفه دونه، وهو يعلم أن لا ثمرة لهذا الطلب، إلا أن يقتل ابن الأشعث على يد ابن زياد؟!

الثالث: لماذا لم يطلب مسلم من ابن زياد نفسه أن ينصاع لحكم الله في هذا الأمر، فإنه هو المطالب بإمضاء الأمان، حتى لو لم يطلبه منه ابن الأشعث، فإن على المسؤول أن يحترم الأمان الذي يعطيه أي فرد من أفراد الجيش الذي يقاتل معه، لأي كان من أفراد العدو حتى لو كان مشركاً، فما بالك بأعلام الدين، وحماته، وخيار المسلمين.

## ونجيب بها يلي:

أولاً: إن على مسلم «رحمه الله» \_ كما على غيره \_ أن يفضح المتآمرين والخائنين لأماناتهم، ولاسيما إذا كانت خيانتهم تأتي في سياق جهدهم لإطفاء نور الله، ولو بقتل الأوصياء، وأبناء الأنبياء، والسعي لطمس معالم الدين، والتلاعب بشرع سيد المرسلين، والعبث باعتقادات الناس، وتضليل المسلمين.

وهذا يعني: أن مسلماً كان بطلبه هذا يهارس عملاً إرشادياً للأمة، يعرفها من خلاله على واقع هؤلاء المتسلطين عليها.. ولم يكن يستجدي السلامة والنجاة من القتل، لا من ابن الأشعث، ولا من غيره.

ثانياً: إن مسلماً كان يتحدث باللغة التي يتحدث بها ويفهمها الناس، كل الناس. فإن الوفاء بالأمان واجب ديني، وأخلاقي، وإنساني، واجتماعي، تفرضه سنن الحياة والأعراف، وتتلاقى عليه المجتمعات على اختلاف نحلها، وأديانها وسياساتها، وانتهاءاتها.

فهو يريد أن يظهر «رحمه الله» بإصراره على لزوم الوفاء بالأمان، والالتزام بمقتضياته أن يعرف الناس بأن هؤلاء القوم لا ذمة لهم، ولا يوثق بهم، ولا يفون بعهد، ولا يلتزمون بوعد سوى ما تفرضه عليهم أهواؤهم، وهم يتنكرون حتى لأعرافهم، ويجلبون العار على قبائلهم. الأمر الذي يحتم على قبائلهم نبذهم، والتنكر لهم، والتبري منهم.

أما بالنسبة لعدم مطالبة مسلم «رحمه الله» ابن زياد بالوفاء بالأمان نقول:

أولاً: حسب ابن زياد فضيحة أنه قد ناقض نفسه حين ألزم عمر بن سعد بقبول وصية مسلم، وإنفاذها بادعاء أن هذا هو ما تفرضه قرشيته، وقرابته من مسلم «رحمه الله».. بالرغم من أن الشرع لم يلزم أحداً بقبول الوصية من أحد..

ولكنه حين يصل الأمر إلى الأمان الذي يجب الوفاء به في الشرع، والوجدان، والعرف الاجتماعي، ومن الناحية الأخلاقية والإنسانية.. نرى ابن زياد يتنكر له، ويرفضه..

فلم تكن هناك حاجة إلى مطالبته، لاسيها وأن وقاحة ابن زياد وعنجهيته سوف تقوده إلى المكابرة واللجاج، وإنكار أصل وجود أمان، ولا شيء أكثر من ذلك..

ثانياً: إن الإلحاح على ابن الأشعث بالوفاء بأمانه، ومطالبته بالالتزام بمقتضياته.. سوف يضع ابن الأشعث في حرج شديد مع أميره، وسيرى أن ابن زياد هو الذي أوقعه في هذا المأزق. فإن استجاب لطلب مسلم، وانتهى الأمر بابن زياد إلى قتله، فإن ذلك سوف يمثل فضيحة كبرى له، ويؤسس لصراع خفي، وظاهر له مع قوم ابن الأشعث، وربها مع كثير من القبائل الأخرى التي سيذهلها ذلك، ويدفعها إلى مراجعة حساباتها في أكثر من اتجاه مع ابن زياد.

وحتى لو لم يقتل ابن الأشعث، فإن قومه، ومن يتعاطف معهم سينالهم من عار هذا السلوك ما يحرجهم، وسيرون أيضاً أن ابن زياد هو الذي يسبب لهم ما يوجب لهم هذه المذلة.. وستترك هذه المشاعر آثارها في قلوبهم تجاه من يفعل ذلك.

## لا حاجة إلى التذكير:

والمراجع للنصوص المتقدمة يجد بعض الاختلافات فيها بينها، وسيدرك الباحث: أنها من سقطات النساخ، وغفلات الرواة، وقديهاً قيل: «وما آفة الأخبار إلا رواتها».

فمثلاً تجد نصاً يقول: إن اسم قاتل مسلم هو بكر بن حمران. ولكن نصاً آخر يسميه: بكير بن حمران، وثالث يسميه: «أحمر بن بكير».

وتختلف النصوص حتى في أنه هل أمر ابن زياد قاتل مسلم بإلقاء جسده من أعلى القصر، ثم أن يتبع به رأسه، أو أمره بالعكس. أي بإلقاء الرأس أولاً، ثم يتبعه بالجسد؟!

كما أن بعضها يصرح: بأن الرأس سقط إلى الأرض أولاً، ثم أتبعوه بالجسد، وبعضها الآخر يصرح بعكس ذلك..

ولكنها تبقى اختلافات لا تغير شيئاً في المضمون العام، ولا تؤثر على اليقين بأصل الحدث.

#### ظهور الكرامة لمسلم:

وتقدم: أن قاتل مسلم قد نزل مذعوراً حين رأى ذلك الأسود، وهو عاض على إصبعيه أو شفتيه، حين قتل ذلك العبد الصالح، فأخبر ابن زياد بها رأى، فقال له ابن زياد: «لَعَلَّكَ دَهِشتَ، وهذِهِ عادَةٌ لَمَ تَعتَدها قَبلَ ذلِكَ».

فإن كان ابن زياد قد بنى كلامه على احتمال أن يكون ذلك القاتل قد دهش لعدم اعتياده على مثل هذا، فقد كان على ابن زياد أن يقول لنا: إن كان يقدر أن ينفي الاحتمال الآخر، وهو أن تكون هذه كرامة إلهية لمسلم بصورة جازمة؟! وإذا كان لا يستطيع ذلك، فما هو موقفه إن كان هذا الاحتمال هو الواقع؟!

وهل كل من لم يعتد على ضرب رقاب الأخيار وأهل الدين يرى عبداً أسود عاضاً على أصبعيه أو شفتيه؟! ولماذا لم تره الدهشة إلا هذا العبد؟! ولم تره ناراً تلتهب مثلاً، أو نحو ذلك؟! ولماذا؟!

#### تاريخ الإستشهاد:

تقدم: أن مسلماً خرج من مكة متوجهاً إلى الكوفة في النصف من شهر رمضان، ودخل الكوفة في الخامس من شهر شوال(١).

وقد أظهر أمره في الكوفة، وسار نحو القصر يوم الثلاثاء، لثمان ليال مضين من ذي الحجة سنة ستين<sup>(٢)</sup>.

وعند جماعة آخرين: أنه قتل يوم الثلاثاء لثلاث خلون من ذي الحجة سنة ستين (٣).

وهذا يعني: أنه قد أظهر أمره قبل ذلك.

وقيل: استشهد يوم الأربعاء يوم عرفة \_ لتسع [لسبع] مضين من ذي

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٣ ص٦٤ و (منشورات دار الهجرة \_ إيران) ج٣ ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) مروج الذهب ج۳ ص ۷۰ و (منشورات دار الهجرة ـ إيران) ج۳ ص ۲۰ وتاريخ الأمم والملوك ج۳ ص ۳۸ و (ط الأعلمي) ج٤ ص ۲۸ وأنساب الأشراف ح٢ ص ٣٠ والكامل في التاريخ ج٤ ص ٣٦ والإرشاد للمفيد ج٢ ص ٣٠ واعلام الورى ج١ ص ٤٤ ومثير الأحزان ص ٣٨ و (ط المكتبة الحيدرية) ص ٢٦ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص ١٧١ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص ٢٠ وإعلام الورى ج١ ص ٤٤ والدر النظيم ص ٤٦ و والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص ٣٠٠ ومستدرك سفينة البحار ج٥ ص ١٣٨ وبحار الأنوار ج٤٤ ص ١٣٨٠.

<sup>(</sup>٣) الأخبار الطوال ص٢٤٢ والملهوف ص١٢٤ و (نشر أنوار الهدى ـ قم) ص٣٧.

الحجة سنة ستين<sup>(١)</sup>.

وقيل: كان استشهاده «عليه السلام» يوم رحيل الحسين «عليه السلام» من مكة (٢).

وعن أبي معشر: أنه أظهر أمره في اليوم الأول، ثم بات ليلته في بيت طوعة، فلم أصبح هاجموه فيه، ثم أسر، ثم قتله عبيد الله بن زياد في اليوم التالي لأسره.

## الخبر المفجع:

## وقال أبو حنيفة الدينوري:

لًا وافى [أي الإِمامُ الحُسَين «عليه السلام»] زُبالَة، وافاهُ بِها رَسولُ مُحَمَّدِ بِنِ الأَشعَثِ وعُمَرَ بنِ سَعدٍ بِها كانَ سَأَلَهُ مُسلِمٌ أَن يَكتُبَ بِهِ إلَيهِ مِن

<sup>(</sup>۱) مروج الذهب ج٣ ص ٧٠ و (منشورات دار الهجرة ـ إيران) ج٣ ص ٢٠ والإرشاد للمفيد ج٢ ص ٦٠ وبحار الأنوار ج٤٤ ص ٣٦٣ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص ٢١٣ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص ١٧١ والدر النظيم ص ٢١٣ وأنساب الأشراف ج٣ ص ٣٧١ و (ط دار التعارف سنة ١٣٩٧هـ) ج٣ ص ١٦٠ والكامل في التاريخ ج٤ ص ٣٦ وفي تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص ٣٨١ و (ط الأعلمي) ج٤ ص ٢٨٦ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص ٢٠ لسبع.

<sup>(</sup>۲) تذكرة الخواص (ط النجف) ص۲٤٣ والمختصر في أخبار البشر ج١ ص١٩٠. وينابيع المودة ج٣ ص٥٥ والملهوف ص١٢٤ و (نشر أنوار الهدى ـ قم) ص٣٨.

أمرِهِ، وخِذلانِ أهلِ الكوفَةِ إيّاهُ بَعدَ أن بايَعوهُ، وقَد كانَ مُسلِمٌ سَأَلَ مُحَمَّدَ بنَ الأَشعَثِ ذلِكَ.

فَلَمَّا قَرَأَ الكِتابَ استَيقَنَ بِصِحَّةِ الخَبَرِ، وأَفظَعَهُ قَتُلُ مُسلِمِ بنِ عَقيلٍ وهانِئِ بنِ عُروَةَ، ثُمَّ أَخبَرَهُ الرَّسولُ بِقَتلِ قَيسِ بنِ مُسهِرٍ، رَسولِهِ الَّذي وَجَهَهُ مِن بَطنِ الرِّمَّةِ.

وقَد كَانَ صَحِبَهُ قَومٌ مِن مَنازِلِ الطَّريقِ، فَلَمَّا سَمِعوا خَبَرَ مُسلِمٍ ـ وقَد كَانُوا ظَنَّوا أَنَّهُ يَقَدَمُ عَلَى أَنصارِ وعَضُدٍ ـ تَفَرَّقُوا عَناوُلَم يَبَقَ َ مَعَهُ إِلَّا خَاصَّتُهُ (١).

وسنتحدث مرة أخرى عن هذا الأمر، غير أن ما يستوقفنا هنا هو ما ذكره هذا النص من تفرق الذين صحبوا الحسين «عليه السلام» من منازل الطريق، حين سمعوا بها جرى على مسلم وهاني وقيس بن مسهر. فإن هذا النوع من الأخبار من شأنه أن يحفز أهل الإيهان للتصلب في الموقف ضد الطغاة والجبارين، لأنه يقوي يقينهم، ويكشف عن بصائرهم، ويعرفهم بمدى الخطر على الدين وعلى الأمة من حكومة قتلة العلهاء والأبرار، حيث سيدركون أن من يقتل أمثال مسلم بن عقيل، وهاني، وابن مسهر لن يتردد في قتل من يرى أنهم دونهم، أو أنهم أمثالهم.

### ابن عقيل على صواب:

وبعد، فهناك نظرتان مختلفتان، بل متباينتان إلى حركة الأحداث في الكوفة من خلال الطريقة التي تعاطى بها مسلم بن عقيل مع الأمور:

<sup>(</sup>١) الأخبار الطوال ص٢٤٧ وبغية الطلب في تاريخ حلب ج٦ ص٢٦٢٢.

النظرة الأولى: تنظر إلى مسلم على أنه رجل ضعيف، وليس هو ذلك الرجل الحازم، البعيد النظر في سياساته.

والشاهد على ذلك: أن جو الكوفة العام كان يصب في صالحه، ولكنه ضيعه، ولو استفاد منه كما يجب لأتت النتائج باهرة وظاهرة، فلو أنه بعد أن بايعه عشرات الألوف من أهل الكوفة أقصى النعمان بن بشير عن ولاية الكوفة وتسلم زمام أمورها، ورصد مداخلها، وهيمن على أجوائها، وفرض هيبته وسلطته على الناس فيها، لما تمكن ابن زياد من دخولها، بل كان مسلم قادراً على القبض عليه، وعلى من يريد نصرته، وسحق أية حركة تصب في صالح يزيد وابن زياد.

بل حتى لو دخل ابن زياد الكوفة، فقد كان بمقدور مسلم أن يبادر إلى مهاجمته فور وصوله ودخوله إليها، ولا يمهله إلى أن يتمكن من الإمساك بمفاصل السلطة فيها من خلال اتصاله برؤوساء وزعاء قبائلها، واستالتهم إليه، وإخضاعهم لإرادته، بالترغيب والترهيب..

فأصحاب هذه النظرة يريدون من مسلم أن يتقمص شخصية وروحية ابن زياد، في سياساته، وجرائمه، وممارساته..

كما أن هؤلاء يعتبرون أنه إذا كان الهدف هو انتزاع السلطة من يد يزيد وبني أمية، فهو يبرر كل أنواع البطش، والتنكيل، ويجيز أيضاً قهر كل من كان الفئة الأخرى ويسوغ له قتلهم، والغدر والمكر بهم، ومباغتتهم بكل ما يسوؤهم، ويكسر شوكتهم، ويقوض سلطانهم، وله أن يستفيد من كل أسلوب يفيد في تحقيق ذلك. ولا يحسب للقيم، والأخلاق والحرمات أي حساب.

بل يصبح الالتفات إليها عجزاً، وضعفاً، وقصور نظر، وتفريطاً بالأمر الأهم، لحساب أمور صغيرة، وغير ذات جدوى.

النظرة الثانية: ترى أن مسلماً لم يكن مكلفاً، ولا مخولاً من قبل الحسين «عليه السلام» بالقيام بانقلاب مسلح في الكوفة، ولا كان هذا في تفكير مسلم، ولا في جملة أهدافه، بل كان المطلوب منه هو أن يستكشف للإمام الحسين «عليه السلام» حقيقة موقف أهل العراق الذين تواترت كتبهم إلى الإمام «عليه السلام» حتى بلغت فيها قيل اثنى عشر ألف كتاب..

وقد كان هذا الإجراء الحسيني طبيعياً ومتوقعاً، لأن ما يدعونه إليه يتضمن تعريض أرواح الناس، ومستقبلهم، وعلاقاتهم، ومعيشتهم، وأمنهم، وكل وجودهم لأخطار جسام، ربها لا يقتصر الأمر فيها عليهم، بل هي قد تضر بحال ذريتهم، وبحال الأجيال من بعدهم.

وليس من الصواب، ولا من الحكمة، أنه كلما جاءت كتب من جماعة من الناس تدعو شخصاً إلى أمر خطير كهذا أن يبادر لتلبية طلبها، من دون تثبت من القدرات والإمكانات، ومن دون تحقيق في النوايا والدوافع، أو استيثاق من صحة وسلامة ما يعرض عليه، ومدى حظوظه من التحقق والنجاح.

وتتأكد الحاجة إلى ذلك كله، إذا كانت لتلك الجهاعات سوابق غير مشجعة في هذا المجال، وهي من السوابق التي كان المشيرون على الإمام الحسين يذكّرونه بها، حيث كانوا يقولون له «عليه السلام»: إن أهل العراق لم يكونوا أوفياء مع أبيه وأخيه، أو على الأقل هم قد ضعفوا عن الوفاء بها كان يجب عليهم الوفاء به..

وقد جاءت النتائج في حركة الأحداث في قيام مسلم بن عقيل لتؤكد على أن أهل الكوفة بالرغم من تعاطفهم معه، ومع الحسين وأهل البيت، لم ينجحوا في الإمتحان، ولعل من أسباب ذلك ما فعله بهم معاوية، من خلال ولاته من أمثال زياد، وابنه عبيد الله، والمغيرة بن شعبة، ، وغيرهم من الحاقدين على كل من له بأهل البيت صلة أو رابطة، حيث فتكوا برجالات الشيعة، وشردوا قسماً منهم في البلاد، وعبثوا بالرئاسات القبلية، وبطشوا ببعضهم، واستبدلوهم بغيرهم، أو ظفروا بولاءاتهم من خلال الترهيب والترغيب، وتضاءل دور تلك الرئاسات، ومستوى تأثيرهم حتى على مرؤوسيهم، ولاسيما بعد أن انغمس الكثيرون منهم في دنيا بني أمية، وتابعوهم على الانصياع للشهوات وللأهواء، وللعصبيات.

فهذه السياسات قد زادت في تدني مستوى اهتهام العراقيين بالأمور المصيرية التي تحتاج إلى الجهاد، والتضحية، ومواجهة الصعاب.

وكان تخاذلهم عن مسلم هو أحد تجليات هذا الواقع المأساوي المرير. وهو دليل واضح على أنه كان لا بد للحسين من التروي، والتهيئة الروحية، ووضع الأمور في نصابها الصحيح..

وعلينا أن نضيف إلى ما تقدم ما ذكرناه، فيها سبق من أن الحرب لم تكن قد أعلنت من قبل يزيد وعهاله على الإمام الحسين «عليه السلام»، وإن كان بغض الأمويين لأهل البيت لا يخفى على أحد، ولكن البغض والعداوة لا تبرر الغدر والمكر، والفتك، ما لم يكن هناك عدوان يجعل الدفاع عن النفس مشروعاً، وما لم يكن إعلان للحرب يسقط العصمة عن الطرف الآخر، كها ذكرناه فيها سبق.

# الفصل السابع: إستشهاد هاني وآخرين..

# هكذا استشهد هاني بن عروة:

## ١ \_ عن عون بن أبي جحيفة قال:

قامَ مُحُمَّدُ بنُ الأَشعَثِ إلى عُبَيدِ الله بنِ زِيادٍ فَكَلَّمَهُ في هانِئِ بنِ عُروة، وقال: إنَّكَ قَد عَرَفتَ مَنزِلَةَ هانِئِ بنِ عُروة في المِصرِ، وبَيتَهُ فِي العَشيرَةِ، وقَد عَلِمَ قَومُهُ أَنِي وصاحِبي [في الفتوح: وأسهاءَ بنَ خارِجَة] سُقناهُ إلَيكَ، فَأَنشُدُكَ الله لمَّا وَهَبتَهُ لي، فَإِنِي أكرَهُ عَداوَة قَومِهِ ؛ هُم أعَزُّ أهلِ المِصرِ، وعَدَدُ أهلِ اليَمنِ! [في الفتوح: وإنَّهُم ساداتُ أهلِ الكوفَةِ، وأكثرُهُم عَدَداً.

قالَ: فَزَبَرَهُ ابنُ زِيادٍ، ثُمَّ أَمَرَ بِهانِئِ بنِ عُروَةَ فَأُخرِجَ إِلَى السّوقِ].

قالَ: فَوَعَدَهُ أَن يَفْعَلَ، فَلَمَّا كَانَ مِن أُمرِ مُسلِمِ بنِ عَقيلٍ مَا كَانَ، بَدَا لَهُ فيهِ، وأبى أن يَفِيَ لَهُ بِهَا قالَ.

قالَ: فَأَمَرَ بِهانِئِ بنِ عُروَةَ حينَ قُتِلَ مُسلِمُ بنُ عَقيلٍ، فَقالَ: أخرِجوهُ إلى السّوقِ فَاضرِبوا عُنْقَهُ.

قالَ: فَأُخرِجَ بِهانِيٍ حَتَّى انتَهى إلى مَكانٍ مِنَ السَّوقِ كَانَ يُباعُ فيهِ الغَنَمُ وهو مُكتوف مُ فَجَعَلَ يَقولُ: وا مَذحِجاه، ولا مَذحِجَ لِيَ اليَومَ، وا مَذحِجاه، أينَ مِنِي مَذحِجُ [وعند المسعودي: يا آلَ مُرادٍ، وهُو شَيخُها وزَعيمُها، وهُو يَومَئِذٍ يَركَبُ في أربَعَةِ آلافِ دارع، وثَهانِيَةِ آلافِ راجِل، وإذا أجابتها أحلافها من كندة وغيرها، كان في ثلاثين ألف دارع، فلم يجِد

زَعيمُهُم مِنهُم أَحَداً، فَشَلاً وخِذلانا].

فَلَمَّا رَأَى أَنَّ أَحَداً لا يَنصُرُهُ، جَذَبَ يَدَهُ فَنَزَعَها مِنَ الكِتافِ، ثُمَّ قالَ: أما مِن عَصاً، أو سِكِّينٍ، أو حَجَرٍ، أو عَظم، يُجاحِشُ بِهِ رَجُلٌ عَن نَفسِهِ.

قالَ: ووَثَبُوا [في الفتوح: فَصَكُّوهُ] إلَيهِ فَشَدُّوهُ وَثَاقاً، ثُمَّ قيلَ لَهُ: أُمدُد عُنُقَكَ، فَقالَ: ما أَنَا بِها مُجُدٍ سَخِيُّ، وما أَنَا بِمُعينِكُم عَلى نَفسي.

قَالَ: فَضَرَبَهُ مَولَى لِعُبَيدِ الله بنِ زِيادٍ ـ تُركِيُّ يُقَالُ لَهُ رَشيدٌ ـ بِالسَّيفِ فَلَم يَصنَع سَيفُهُ شَيئًا، فَقَالَ هانِئُ: إلَى الله المَعادُ، اللَّهُمَّ إلى رَحْمَتِكَ ورِضوانِكَ أَلَم يَصنَع سَيفُهُ شَيئًا، فَقَالَ هانِئُ: إلَى الله المَعادُ، اللَّهُمَّ إلى رَحْمَتِكَ ورِضوانِكَ [زاد في الفتوح: اللَّهُمَّ اجعَل هذَا اليَومَ كَفَّارَةً لِذُنوبِي، فَإِنِّي إِنَّهَ أَعَصَّبتُ لِإِبنِ بِنتِ نَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ «صلى الله عليه وآله»]. ثُمَّ ضَرَبَهُ أُخرى فَقَتَلَهُ.

قالَ: فَبَصُرَ بِهِ عَبدُ الرَّحْنِ بنُ الحُصَينِ المُرادِيُّ بِخازِرَ، وهُوَ مَعَ عُبَيدِ اللهِ بنِ زِيادٍ، فَقالَ النَّاسُ: هذا قاتِلُ هانِئِ بنِ عُروَةَ.

فَقَالَ ابنُ الحُصَينِ: قَتَلَنِي اللهُ إِن لَمَ أَقتُلهُ، أَو أُقتَل دونَهُ، فَحَمَلَ عَلَيهِ بِالرُّمحِ فَطَعَنهُ فَقَتَلَهُ(١).

(۱) موسوعة الإمام الحسين «عليه السلام» ج٣ ص١٩٨ و ١٩٩ عن المصادر التالية: تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص ٣٧٨ و (ط الأعلمي) ج٤ ص ٢٨٤ والإرشاد ج٢ ص ٣٣٠ وليس فيه ذيله، من «قال: فبصر»، وقاموس الرجال ج١٠ ص ٤٩٢ وبحار الأنوار ج٤٤ ص ٣٥٨ وراجع: الثقات لابن حبان ج٢ ص ٣٠٨ وأنساب الأشراف ج٢ ص ٣٤٠ والكامل في التاريخ ج٤ ص ٣٦ والملهوف ص ١٢٢ وإعلام الورى ج١ ص ٤٤٤ والمحبر ص ٤٨٠ ومقتل الحسين لأبي

٢ ـ يفهم من رواية أخرى عن الحسين بن نصر: أن هانياً قتل قبل خروج
 مسلم، فقد قال: أرسَلَ [ابنُ زِيادٍ] إلى هانِئٍ فَأَتاهُ، فَقالَ: أَلَمَ أُوقِّركَ؟ أَلَمَ أُكرِمكَ؟
 أَلَمَ أَفْعَل بِكَ؟

قال: بَلى.

قَالَ: فَمَا جَزاءُ ذَلِكَ؟

قال: جَز اؤُهُ أن أمنَعَك.

قال: تَمنعُني؟!

قَالَ: فَأَخَذَ قَضيباً مَكَانَهُ فَضَرَبَهُ بِهِوأَمرَ فَكَتْفُ َ ثُمَّ ضُرِبَ عُنْقُهُ. فَبَلَغَ ذَلِكَ مُسلِمَ بنَ عَقيل، فَخَرَجَ (١).

زاد ابن أعثم قوله: ثُمَّ أَمَرَ عُبَيدُ اللهِ بنُ زِيادٍ بِمُسلِمٍ بنِ عَقيلٍ وهانِئِ بنِ

نحنف ص٥٧ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٠٧ ولواعج الأشجان ص٦٦ والفوائد الرجالية ج٤ ص٢٧.

وراجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٦٦ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١٣ ومروج الذهب ج٣ ص٦٩.

(۱) تاريخ الأمم والملوك ج ص ٣٩١ و (ط الأعلمي) ج ٤ ص ٢٩٤ وموسوعة الإمام الحسين «عليه السلام» ج ٣ ص ١٩٩ عنه، وقال: وراجع: أنساب الأشراف ج ٢ ص ٣٤٣ والمعقد الفريد ج ٣ ص ٣٦٤ والمحاسن والمساوي ص ٢٠ والإمامة والسياسة (تحقيق الزيني) ج ٢ ص ٥ و (تحقيق الشيري) ج ٢ ص ٩ والمحن ص ١٤٥.

عُروةَ رَحِمَهُمَا اللهُ، فَصلِبا جَميعا مُنكَّسَينَ الخ..(١).

٣ ـ وعند ابن نها: أن هانياً سحب إلى الكناسة، فقتل وصلب هناك(٢).

٤ ـ عن عون بن أبي جُحيفة:

قَالَ عَبدُ اللهِ بنُ الزُّبيرِ الأَسَدِيُّ في قِتلَةِ مُسلِمِ بنِ عَقيلٍ وهانِئِ بنِ عُروة

المُرادِيِّ \_ ويُقالُ: قَالَهُ الفَرَزدَقُ \_:

إلى هاني في السوق وَابنِ عَقيلِ
وآخر يَهوي مِن طَهادِ قَتيلِ
أحاديث مَن يَسرِي بِكُلِّ سَبيلِ
وَنَضحَ دَمٍ قَد سالَ كُلَّ مَسيلِ
وأقطع مِن ذي شَفرَتينِ صَقيلِ
وأقطع مِن ذي شَفرَتينِ صَقيلِ

وقَد طَلَبَت أُ مَذحِجٌ بذُحولِ

فَكونوا بَغايا أُرضِيَت بقَليل<sup>(٣)</sup>

المرابي عن التدرين مَا المَوتُ فَانظُري فَإِن كُنتِ لا تَدرينَ مَا المَوتُ فَانظُري إلى بَطَلٍ قَد هَشَّمَ السَّيفُ وَجهَهُ السَّيفُ وَجهَهُ أصابَهُما أمرُ الأميرِ فَأصبَحا تري جَسَداً قَد غَيَّرَ المَوتُ لَونَهُ فَتى هُو أحيا مِن فَتاةٍ حَيِيَةٍ تُطيفُ حَوالَيهِ مُرادُ وكُلُّهُمُ تُطيفُ حَوالَيهِ مُرادُ وكُلُّهُمُ أيركبُ أسهاءُ الهَماليجَ آمِناً فَيانِ أنتُمُ لَم تَشارُوا بِأَخيكُمُ فَإِن أنتُم لَم تَشارُوا بِأَخيكُمُ فَإِن أنتُم لَم تَشارُوا بِأَخيكُمُ

<sup>(</sup>١) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٦٦ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١٣.

 <sup>(</sup>۲) مثیر الأحزان ص۳۷ و (ط المكتبة الحیدریة) ص۲۶ والبدایة والنهایة ج۸
 ص۱۵۷ و (ط دار إحیاء التراث) ج۸ ص۱٦۹.

<sup>(</sup>٣) موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٢٠٢ و ٢٠٣ عن مصادر كثيرة. وراجع: مقاتل

ونقول:

لاحظ الأمور التالية:

#### إيضاحات:

لاحظ ما يلى:

١ ـ خازر: نهر بين أربل والموصل.

زبره: نهره.

الصك: الضرب بشيء عريض.

الهملجة: حسن سير الدابة مع سرعة.

طهار: المكان المرتفع.

٢ \_ قوله: ما أنا بِها مُجُدٍ سَخِيُّ: لعل الصحيح ما أنا بها جِدُّ سخي..

# لا دين لابن الأشعث:

تقدم عن عون بن أبي جحيفة: أن ابن الأشعث طلب من ابن زياد أن

الطالبيين ص٧٧ والإرشاد للمفيد ج٢ ص٦٤ ومثير الأحزان (ط المكتبة الطالبيين ص٧٧ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٥٨ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٨٠٨ ولواعج الأشجان ص٦٦ و ٧٧ والفوائد الرجالية ج٤ ص٣٩ وتاريخ الأمم والملوك (ط الأعلمي) ج٤ ص٣٨٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٨٥ والفتوح لابن أعثم ج٥ ص٢٦ والملهوف ص٨٧ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص٧٧.

يهبه هاني بن عروة، وبالتأمل فيها جرى بينهما نلاحظ:

١ ـ إن هذا النص يصرح: بأن ابن زياد قد وعد ابن الأشعث بأن لا يقتل هاني بن عروة ويهبه له.. ثم أخلف وعده، وقتل هانياً «رحمه الله»..

وقول ابن أعثم: إن ابن زياد قد زبر (أي زجر) ابن الأشعث حين طلب منه ذلك لا يتناقض مع ما قاله عون بن أبي جحيفة، فلعله حين طالبه بأن يهيه إياه في المرة الأولى كان لا يزال أمر مسلم غامضاً لدى ابن زياد.

كما أنه لم يكن قد عرف المدى الذي ستذهب إليه قبائل مراد، وكندة في مطالبتها بهاني، وحرصها على سلامته.. فكان يداري الأمور، ولا يعلن نواياه لكى لا يزيد الأمور تعقيداً..

فلم استشهد مسلم «رحمه الله»، واستطاع ابن زياد الهيمنة على قرار مذحج وغيرها، وأراد قتل هاني، طالبه ابن الأشعث بوعده، فزبره وزجره. وهذا إن دل على شيء، فهو يدل على أن ابن زياد كان يمكر حتى بخاصته، وأعوانه.

Y \_ إن ابن الأشعث لم يستدل لابن زياد على رجحان إطلاق سراح هاني، لا بحكم الشرع الذي يمنع من قتل المسلمين، ولا باقتضاء السياسة الدنيوية لهذا العفو، الذي ينتهي إلى تحول ولاء مذحج عن أن يكون لأهل البيت «عليهم السلام»، ليصبح لبني أمية وآل زياد، بل استدل له بأمور تعود إليه \_ يعني إلى ابن الأشعث \_ شخصياً، باعتبار أن قتل هاني سوف يعرضه هو وأسهاء بن خارجة للخطر من قبل قوم هاني، وهم أهل شوكة وعزة، وهم الأكثر عدداً في أهل اليمن.

فابن الأشعث إذن لا يتعامل مع هذا الأمر بمنطق الشرع والدين، ولا من منطلق الأخلاق والقيم. بل من حيث ما يجلبه لشخصه من ضرر ونفع، ومسرة ومساءة، فأهواؤه، وشهواته هي التي تحكم بمواقفه، وتصرفاته. ولا ينبغى الاغترار بها يظهره هذا الرجل من معسول الكلام.

# وا مذحجاه، ولا مذحج لي:

ولما جرى لهاني بن عروة دلالات في غاية الأهمية والحساسية، فقد قوض المنظومة التي كانت تقوم عليها، وتقوَّم بها جميع أنواع العلاقات، وتبنى عليها المواقف، وترسم السياسات، وتفرض نفسها على أحلام طلاب اللبانات، وتتحكم بها، وتسمح لهم برسم ملامح طموحاتهم من خلالها..

وذلك لأن المجتمعات الجاهلية لم تنظم علاقاتها، ولا بنت مواقفها وسياساتها على أسس دينية، أو قيم أخلاقية، أو دراسات علمية وموضوعية تعتمد على الخبرات، وعلى تلبية الحاجات، وعلى الاستجابة للاقتضاءات الطبيعية، والفطرية.

وإنها بنت ذلك كله على العصبيات القبلية، والأهواء الشخصية، القائمة على قطع العلائق مع الله، ومع البشر، إلا في حدود ما تدعو إليه تلك العصبيات وتلبي تلك الأهواء.

وقد أظهر ما جرى لهاني بن عروة الذي كان يركب في ثلاثين ألف دارع ذلك كله، وأن هذه العصبيات إذا لم تكن مرعية ومصانة بالهدي والرعاية الإلهية سوف تصبح نمراً من ورق، وتتحول القبيلة وكل ما فيها من عدة وعدد لتصبح أشباحاً بلا أرواح، وجنوداً من دون سلاح، والسياسات والآمال

الكبار مجرد أوهام، وأضغاث أحلام.

والشاهد على ذلك: أن تلك العصبيات القبلية لم تحرك مذحجاً ولا سواها، مع أنها ترى أعظم زعمائها يقطع رأسه أمام أعينها في سوق الغنم، وتعلم: أن هذا عدوان على كبريائها، وإسقاط لعزتها، وعبث بمشاعرها، واستهانة بكرامتها. ولكنها مع ذلك لم تحرك ساكناً، ولا سجلت ولو كلمة عتب على ما جرى لها.

بل هي تعلم: أن الهدف من هذا الانتهاك الجسور هو تقويض دينها، وهتك حرمته، وتمزيق قرآنها، والقضاء على أقدس الناس عندها..

كما أن هذا العدوان يستهدف قيمها، وأخلاقها، وإسقاط دور الوجدان والضمير عن التأثير في حركة الحياة وهدايتها، وحفظها وصيانتها.

كما أنه يهدف إلى إبعاد للعقل والمنطق عن دائرة التأثير في القرار والموقف والسياسة، ليحل محله الجبروت والهوى. فيحكم الناس، ويتحكم بمصيرهم ومسيرهم الأقوياء والأغبياء بالبطش والإذلال، وسحق الإرادات، وهدر الكرامات.

وقد كنا نتوقع أن يكون أصحاب هذا المنطق هم الذين يجزنون على هذه النتيجة المتمثلة بظهور عدم صلاحية العصبيات والأهواء للاعتهاد عليها في بناء المستقبل، سواء للأخيار \_ كهاني بن عروة \_ أو الأشرار كابن زياد، وكل من هو على شاكلته، ومن يقف خلفه. وأن تزداد خشيتهم على مستقبلهم، الذي بنوه على شفا جرف هار فانهار بهم في نار جهنم، وبئس المصير.

# عصبية هاني بن عروة:

ولكي لا يتوهم متوهم: أننا بصدد اتهام هاني بن عروة، بأنه قد انطلق

في موقفه ومناداته مذحجاً من العصبية للعشيرة كما دل عليه قوله: وا مذحجاه، ولا مذحج لي اليوم نقول ما يلي:

1 - إن العصبية المرفوضة هي أن يتعصب الإنسان لعشيرته مثلاً لمجرد القرابة والنسب، فهذا النسب هو الذي يجعله شريكها ومعها في جميع الأحوال، فإن صدقت صدق معها، وإن كذبت كذب معها، وإن عدلت عدل معها، وإن ظلمت ظلم معها.. وهكذا في كل مورد آخر كالخيانة والأمانة، والغدر والوفاء، وما إلى ذلك..

وأما العصبية لها بمعنى نصرتها ومؤازرتها حين تكون مظلومة، وردعها عن الظلم، وتصويب مسارها حين تكون هي الظالمة، فهذا أمر مطلوب ومحبوب لله تعالى، وحسن عند العقل والعقلاء..

كما أن التعصب للحق ضد الباطل أينما وجد أمر يحبه الله، ويرضاه العقل والعقلاء. وليس كذلك التعصب للباطل ضد الحق.

وهذا نظير الكرم وبذل المال للغير، فإنه يكون مرضياً ومحبوباً لله ولكل عاقل إذا كان هذا البذل نتيجة الشفقة الناشئة عن رؤية حاجة الآخرين، فهو شعور مشكور، وعطاء يؤجر عليه فاعله.

وإن كان هذا البذل تقرباً إلى الله، ورغبة في ثوابه، فهو أيضاً كذلك..

أما إذا كان الدافع للبذل والعطاء هو شراء ذمم الناس، أو الحصول على السمعة، أو السلطة والزعامة على الآخرين. الأمر الذي يكشف عن طغيان حالة «الأنا» في الباذل، فإنه يصبح عملاً مشيناً ومرفوضاً.

فكيف إذا زاد على ذلك حين يكون حصوله على المال الذي يسخو به

بطرق غير مشروعة.. فإن العطاء يصبح أكثر قبحاً، وأعظم خزياً للمعطي.

وقد رأينا أن الذين يعدهم بعض الناس من أجواد العرب، مثل زيد الخيل كان إذا جاءه مسترفد، يقول له: اصبر حتى أشن الغارة، وأتني. أي أنه يريد أن يسلب الناس أموالهم، ويحرمهم ويحرم أطفالهم وعوائلهم منها، وربها كانوا ضحايا سيفه حين يغير عليهم، وقد يسحق أطفالهم وشيوخهم، وعجزتهم بحوافر خيله حين يغير عليهم لكي يحصل هو على الثناء العاطر.

Y ـ لقد صرح هاني بن عروة: بأنه لم يناد عشيرته من موقع العصبية لنفسه أو لعشيرته، أو لمصلحة تعود إليه، بل كانت عصبيته لأهل بيت نبيه، ونصرة للحق، وانسجاماً مع الواجب الشرعي، والعقلي، والأخلاقي بجميع المعايير.

فهو يقول: «فَإِنِّي إِنَّمَا تَعَصَّبتُ لِإِبنِ بِنتِ نَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ «صلى الله عليه وآله»..». وهذا معناه: أن العصبية للعشيرة لم يكن لها أي حضور في وجدانه، أو خطور على باله.

بل كانت العصبية التي فرضت هذا الموقف عليه قد قوضت شعوره العشائري، لو كان لذلك الشعور أي حضور في وجدانه. أو أي تأثير في مشاعره.

# هل فهم خطأ، أو تعهد الخطأ؟!:

والتأمل في رواية الحسين بن نصر المتقدمة يعطي: أن ابن زياد قد حاول أن يستدرج هاني بن عروة إلى فخ نصبه له، ليجعله ذريعة للبطش به. ولكن ابن عروة قد تجنب الوقوع في الفخ، وأجابه بجواب يفسد على ابن

زياد تدبيره الشائن.

#### ونوضح ذلك، فنقول:

إن ابن زياد حين صار يعدد على هاني موارد إحسانه إليه \_ حسب دعواه \_ وأقر له هاني بها، ربم الأنه يعلم أن إنكاره لها سيكون كافياً لتبرير البطش به.. فإن ابن زياد قال له بعد ذلك: فَما جَزاءُ ذلِكَ؟!

فأجابه هاني بقوله: جَزاؤُهُ أن أمنَعَكَ.

وهذا هو الجواب القوي والحاسم الذي لا بديل عنه، فإن هاني بن عروة الذي كان من أعظم الزعماء في ذلك المصر، حتى إنه كان يركب في ثلاثين ألف دارع، فإذا أسدى إليه الوالي إحساناً، فمن المفروض أن يكافئه على إحسانه بأن يجند كل من هم تحت يده، ويأتمرون بأمره للدفاع عن ذلك الوالي إن تعرض لعدوان..

وقد كان المفروض بابن زياد أن يكافئ هاني على جوابه هذا بأحسن ما يقدر عليه. فما معنى أن يقول له ابن زياد بصيغة الإنكار والإستعظام والتعجب: تَمنعُني؟! ثم يأخذ قضيباً فيضربه به. ثم يواصل الإنتقام منه حتى أمر بضرب عنقه؟!

فإن جواب هاني لم يتضمن أي تحد، أو اعتراض، أو جفاء، أو ما إلى ذلك..

ولا يمكن أن يكون ابن زياد قد أخطأ في فهم كلام هاني «رحمه الله». إلا أن يكون دخيلاً على اللغة العربية، أو يكون عديم القدرة على التمييز بين الأمور التي يكون التمييز بينها عفوياً وبديهياً..

# رؤوس الشهداء إلى الشام:

عن أبي جناب، يحيى بن أبي حيّة الكلبي، قال:

إنَّ عُبَيدَ الله بنَ زِيادٍ لِمَّا قَتَلَ مُسلِماً وهانِئاً، بَعَثَ بِرُؤوسِهِما [زاد البلاذري: ورأس ابن صلَخب] مَعَ هانِئِ بنِ أبي حَيَّةَ الوادِعِيِّ، وَالزُّبيرِ بنِ الأَروَحِ التَّميمِيِّ، إلى يَزيدَ بنِ مُعاوِيَةَ، وأمرَ كاتِبَهُ عَمرَو بنَ نافِعٍ أن يَكتُبَ إلى يَزيدَ بنِ مُعاوِيَةَ، وأمرَ كاتِبَهُ عَمرَو بنَ نافِعٍ أن يَكتُبَ إلى يَزيدَ بنِ مُعاوِيَة بِها كانَ مِن مُسلِم وهانِئٍ، فَكتَبَ إليهِ كِتاباً أطالَ فيهِ \_ وكانَ أوَّل بنِ مُعاوِية بِها كانَ مِن مُسلِم وهانِئٍ، فَكتَبَ إليهِ كِتاباً أطالَ فيه \_ وكانَ أوَّل مَن أطالَ في الكُتُبِ \_ فَلَمَّا نَظَرَ فيهِ عُبَيدُ اللهِ بنُ زِيادٍ كَرِهَهُ، وقالَ: ما هذَا التَّطويلُ، وهذِهِ الفُضولُ؟

أكتُب: أمّا بَعدُ، فَالحَمدُ لله الّذي أخَذَ لِأَميرِ الْمؤمِنينَ بِحَقِّهِ، وكَفاهُ مُؤنَةَ عَدُوِّهِ، أُخبِرُ أميرَ الْمؤمِنينَ \_ أكرَمَهُ اللهُ \_ أنَّ مُسلِمَ بنَ عَقيلٍ [في الفتوح: الشّاقَ لِلعَصا، قَدِمَ إلى الكوفَةِ، ونَزَلَ في دارِ هانِئِ بنِ عُروةَ المُذحِجِيِّ الجَأَلِي الشّاقَ لِلعَصا، قَدِمَ إلى الكوفَةِ، ونَزَلَ في دارِ هانِئِ بنِ عُروةَ المُدحِجِيِّ الجَأَلِي اللهِ دارِ هانِئِ بنِ عُروةَ المُرادِيِّ، وأني جَعلتُ عليهِمَا العُيونَ، ودَسَستُ إليهِمَا الرِّجالَ، وكِدتُهُما حَتَّى استَخرَجتُهُما، وأمكنَ اللهُ مِنهُما [في الفتوح: بَعدَ حَربٍ ومُناقَشَةٍ]، فقَدَّمتُهُما فَضَرَبتُ أعناقَهُما. وقد بَعثتُ إليكَ برُؤوسِهِما حَربٍ ومُناقَشَةٍ]، فقدَمتُهُما فضَرَبتُ أعناقَهُما. وقد بَعثتُ إليكَ برُؤوسِهِما السَّمعِ والطَّاعَةِ، والنَّصيحَةِ [في الفتوح: مِن أهلِ الطَّاعَةِ، والسُّنَةُ والسُّنَةُ والجَماعَةِ]، فليسأَلهُما أميرُ المُؤمِنينَ عَمّا أحَبَّ مِن أمرٍ، فإنَّ عِندَهُما عِلماً وصِدقاً، وفَهماً ووَرَعاً، والسَّلامُ(۱).

<sup>(</sup>١) راجع: موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٢٠٣ و ٢٠٤ عن تاريخ الأمم والملوك

زاد ابن أعثم قوله عن يزيد: «وأمَرَ بِالرَّأْسَينِ فَنُصِبا عَلى بابِ مَدينَةِ دمشِيَقَ »(١).

وقال المسعودي عن مسلم: «وهذا أوَّلُ قَتيلٍ صُلِبَت جُثَّتُهُ مِن بَني هاشِمٍ، وأولَّ رُأْسَ حِمْلُ مَن رؤُوسهِم إلى دمشِقَ ) (٢).

#### جواب يزيد:

عن أبي جناب يحيى بن أبي حيّة الكلبيّ:

.. فَكَتَبَ إِلَيهِ [أي إِلَى ابنِ زِيادٍ] يَزيدُ:

أمَّا بَعدُ، فَإِنَّكُ لَم تَعدُ أَن كُنتَ كَما أُحِبُّ، عَمِلتَ عَمَلَ الحازِم، وصُلتَ

ج٥ ص ٣٨٠ و (ط الأعلمي) ج٤ ص ٢٨٥ وتاريخ مدينة دمشق ج٨١ ص ٣٠٦ والإرشاد للمفيد ج٢ ص ٦٥ وبحار الأنوار ج٤٤ ص ٣٥٩ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص ٢٠٩ وراجع: أنساب الأشراف ج٢ ص ٣٤٣ و (ط الأعلمي) ج٢ ص ٨٥٠ والثقات لابن حبان ج٢ ص ٢٠٩ والطبقات الكبرى (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص ٢٤١ والأخبار الطوال ص ٢٤٢ وتذكرة الخواص (ط النجف) ص ٢٤٥ و (ط سنة ٢٤٦هـ) ج٢ ص ١٤٧ و مثير ومناقب آل أبي طالب ج٤ ص ٩٤ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص ٢٤٥ ومثير الأحزان ص ٣٨ والمختصر في أخبار البشر ج١ ص ١٩٠. وراجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص ٢٥ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص ٢١٥.

<sup>(</sup>١) راجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٦٦ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١٥.

<sup>(</sup>٢) مروج الذهب ج٣ ص٧٠ وتذكرة الخواص (ط سنة ١٤٢٦هـ) ج٢ ص١٤٤.

صَولَةَ الشُّجاعِ الرَّابِطِ الجَأْشِ، فَقَد أَغنَيتَ وكَفَيتَ، وصَدَّقتَ ظَنَّي بِكَ، ورَأيي فيكَ.

وقَد دَعَوتُ رَسولَيكَ فَسَأَلتُهُما وناجَيتُهُما، فَوَجَدتُهُما في رَأْيِهما وفَضلِهِما كَما ذَكَرتَ [وعند ابن أعثم: وقد أمَرتُ لِكُلِّ واحِدٍ مِنهُما بِعَشرَةِ آلافِ دِرهَمٍ]، فَاستَوصِ بِهما خَيراً.

وإنَّهُ قَد بَلَغَني أَنَّ الحُسَينَ بنَ عَلِيٍّ قَد تَوجَه نَحوَ العِراقِ، فَضَعِ المَناظِرَ وَالْمَسَالِحَ [وعند البلاذري وَأَذك الِعيونُ، وَاحَتر سَ كُلَّ الإحتراسِ، وَاحبِس عَلَى الظِّنَّةِ الخ.، أواحَتر سَ عَلَى الظَّنِّ، وخُذ [في الإرشاد: واقْتُل] عَلَى الظِّنَّةِ الخ.، أن لا تَقتُل إلّا مَن قاتَلك، وَاكتُب إليَّ في كُلِّ ما يَحدُثُ مِنَ النَّهُمَةِ، غَيرَ أَن لا تَقتُل إلّا مَن قاتَلك، وَاكتُب إليَّ في كُلِّ ما يَحدُثُ مِنَ الخَبرِ، وَالسَّلامُ عَلَيكَ ورَحمَةُ الله(١).

(۱) تاریخ الأمم والملوك ج ص ص ۳۸۰ و (ط الأعلمي) ج ٤ ص ۲۸٥ وموسوعة الإمام الحسین ج ۳ ص ۲۰۰ ـ ۲۰۰ عنه، وعن تاریخ مدینة دمشق ج ۱۸ ص ۳۰۷ والإرشاد للمفید ج ۲ ص ۶۵ وبحار الأنوار ج ٤٤ ص ۳۵۹ والعوالم، الإمام الحسین ج ۱۷ ص ۲۰۹ وأنساب الأشراف ج ۲ ص ۳۵ و (ط الأعلمي) ج ۲ ص ۸۵ وراجع: الكامل في التاریخ ج ٤ ص ۳ والأخبار الطوال ص ۲٤۲ والملهوف ص ۱۲۵ والفتوح لابن أعثم ج ٥ ص ۳ و ومقتل الحسین للخوارزمي ج ۱ ص ۲۵ ومناقب آل أبي طالب ج ٤ ص ۹۶ و (ط المكتبة الحيدرية) ج ۳ ص ۲۵ والصواعق المحرقة ص ۱۹۱ والمنتظم في تاريخ الأمم والملوك ج ٥ ص ۳۲ ومقتل الحسین لأبي مخنف ص ۲۰ .

#### ونقول:

لاحظ ما يلي:

#### لهاذا ابن صلخب؟!:

تقدم: أن ابن زياد قد أرسل رأس عمارة بن صلخب الأزدي إلى الشام مع رأسي مسلم بن عقيل، وهاني بن عروة...

والسؤال هو: إن ابن زياد قد قتل غير هؤلاء أيضاً:

١ ـ عبد الأعلى بن يزيد الكلبي.

٢ ـ عمارة بن صلخب.

ثم قتل بعد ذلك:

٣ ـ قيس بن مسهر الصيداوي.

٤ \_ عبد الله بن يقطر.

• ميثم التهار وتسعة معه صلبهم وقتلهم، وكثيرين آخرين.. ولكن لم يرسل برأس أحد منهم إلى الشام، واقتصر على هؤلاء الثلاثة. أو على الأقل لماذا لم يرسل برأس عبد الأعلى بن يزيد الكلبي أيضاً مع رأسي هاني ومسلم، ورأس عهارة بن صلخب؟!

مع أن ما فعله عمارة، وما جرى له يشبه ما جرى لعبد الأعلى بن يزيد الكلبي.. وهو أنه خرج لنصرة مسلم، فأخذ قبل أن يتمكن من فعل أي شيء، ثم قتل..

فقد قالوا: خَرَجَ عُمارَةُ بنُ صَلحَبِ (صَلخَبِ) الأَزدِيُّ (كذا) \_ وكانَ

مِمَّنَ أَرَادَ نُصَرَةَ مُسلِمٍ \_ فَأَخَذَهُ أَصِحَابُ ابنِ زِيادٍ فَأَتُوهُ بِهِ، فَأَمَرَ بِهِ فَضُرِبَت عُنْقُهُ فِي الأَزدِ، وبَعَثُ بِرَأْسِهِ مَعَ رَأْسِ مُسلِمٍ وهانِيٍّ إلى يَزيدَ بنِ مُعاوِيَةَ.. والذي أخذه هو ابن الأشعث<sup>(١)</sup>.

بل لعل ما نقل عن عبد الله بن يقطر وقيس بن مسهر، كان أشد إيلاماً لابن زياد مما فعله ابن صلخب!!

وتقدم الكلام حول استشهاد ابن يقطر، وقيس بن مسهر، وميثم التهار، فلهاذا لم يرسل برأس أي منهم إلى يزيد؟!

إن التاريخ لم يفصح عن شيء يفيد في معرفة سبب هذا الاختيار، فها يمكن أن يقال حول ذلك لا يعدو كونه من التكهنات التي لا دليل يثبتها، ولا شاهد يرجحها.

واحتمال أن يكون رأس قيس بن مسهر وعبد الله بن يقطر قد تحطم حين ألقي من فوق القصر يثير السؤال عن سبب عدم تحطم رأس مسلم أيضاً، فقد ألقي هو الآخر من فوق القصر. ولو فرض صحة التفريق الذي قد يقال إنه ممكن عقلاً، فإن السؤال عن عدم إرسال رأس عبد الأعلى الكلبي يبقى قائماً، فإنه قد قتل بنفس الطريقة التي قتل بها هاني.

إلا أن تكون هناك عداوة خاصة بين ابن زياد وبني أمية وبين الأزد، وهي التي دفعتهم إلى هذا التصرف الإنتقامي. ولكن هذا أيضاً يبقى مجرد احتمال.

<sup>(</sup>۱) أنساب الأشراف ج٢ ص٣٤١ و (ط الأعلمي) ج٢ ص٨٥ وتاريخ الأمم والملوكج٥ ص٣٤١ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٤.

# الشهيد عبد الأعلى بن يزيد الكلبي:

## ١ \_ عن أبي جناب الكلبي:

إِنَّ كَثيراً [كَثيرَ بِنَ شِهابِ بِنِ الحُصَينِ] أَلْفَى رَجُلاً مِن كَلبٍ، يُقالُ لَهُ: عَبدُ الأَعلَى بنُ يَزيدَ، قَد لَبِسَ سِلاحَهُ يُريدُ ابنَ عَقيلٍ فِي بَني فِتيانَ، فَأَخَذَهُ عَبدُ الأَعلَى بنُ يَزيدَ، قَد لَبِسَ سِلاحَهُ يُريدُ ابنَ عَقيلٍ فِي بَني فِتيانَ، فَأَخَذَهُ حَتّى أَدخَلَهُ عَلَى ابنِ زِيادٍ، فَأَخبَرَهُ خَبَرَهُ، فَقالَ لِإبنِ زِيادٍ: إِنَّها أَرَدتُكَ.

قَالَ: وكُنتَ وَعَدتَني ذلِكَ مِن نَفسِكَ؟! فَأَمَرَ بِهِ فَحُبِسَ (١).

## ٢ \_ عن عون بن أبي جُحيفة:

إِنَّ عُبَيدَ الله بِنَ زِيادٍ لِمَّا قَتَلَ مُسلِمَ بِنَ عَقيلٍ وهانِئَ بِنَ عُروَةَ، دَعا بِعَبدِ الأَعلَى الكَلِبيِّ اللَّذي كَانَ أَخَذَهُ كَثيرُ بِنُ شِهابٍ في بَني فِتيانَ، فَأَتى بِهِ، فَقالَ لَهُ: أخبرني بِأَمرِكَ.

فَقالَ: أَصِلَحَكَ اللهُ، خَرَجتُ لِأَنظُرَ ما يَصِنَعُ النَّاسُ، فَأَخَذني كَثيرُ بنُ شهابِ.

فَقَالَ لَهُ: فَعَلَيكَ وعَلَيكَ مِنَ الأَيهانِ المُغَلَّظَةِ إِن كَانَ أَخرَجَكَ إِلَّا مَا زَعَمتَ.

فأبَى أن يحلفِ .

فَقالَ عُبَيدُ الله: إنطَلِقوا بِهذا إلى جَبَّانَةِ السَّبيع، فَاضرِبوا عُنُقَهُ بِها.

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٧٦ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٤٤ و ٤٤.

قَالَفَانطَلقُ بِهِ فَضُرِبَت عُنْقُهُ (١).

#### ونقول:

لا بأس بالتأمل في النقاط التالية:

١ ـ إن مجرد لبس السلاح لا يبرر اعتقال لابسه، فهل يبرر قتله؟! فلعله لبسه ليدفع عن نفسه لو قصده أحد بسوء. ولعله لبسه لينصر الفريق الذي اعتقله، أو أي فريق آخر ينتمي إليه، أو يهمه أمره.. وهذا هو نفس ما قاله عبد الأعلى لابن زياد.

٢ ـ إن قول ابن زياد لعبد الأعلى: «وكُنتَ وَعَدتَني ذلِكَ»؟! سؤال ظالم، وغير منطقي، ولا يبرر سجن عبد الأعلى، فضلاً عها هو فوق ذلك.. فإن من الطبيعي جداً أنه إذا سمع الإنسان ضجيجاً ينبئ عن قتال أن يثب إلى سلاحه، ثم يخرج لمعرفة الطرفين المتنازعين، فإن وجد أن الطرف الذي يميل أو ينتمي إليه، أو له مصلحة معه يتعرض لهجوم، فإنه يبادر إلى نجدته ونصرته، والدفع عنه. ولا يحتاج إلى مواعدة، ولا إلى علم أو إعلام مسبق.

٣ - كما أن امتناع عبد الأعلى عن الحلف لا يعني ثبوت أنه خرج لقتال ابن زياد، فقد يمتنع الإنسان عن الحلف إجلالاً لله تبارك وتعالى. وقد يمتنع عنه لأنه يستبطن اتهامه بالكذب ونحوه، فيأنف قبول ذلك على نفسه.

٤ ـ إن عبد الأعلى لم يكن قد حارب أحداً، ولا قتل ولا قاتل، ومجرد

(۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٤ وتاريخ الكوفة ص٥١) تاريخ الأبي مخنف ص٥٧.

نية القتال لو ثبتت لا تبرر قتله.. لاسيها وأنه لم يؤخذ من ساحة الحرب، بل أخذ في حي آخر بعيد عنها..

# أي حقِ ليزيد عند مسلم بن عقيل:

تقدم أن ابن زياد كتب ليزيد: «فَالْحَمَدُ للهِ الَّذِي أَخَذَ لِأَمْيِ الْمُؤْمِنِينَ بِحَقِّهِ». وسؤالنا هو:

أولاً: كيف صاريزيد أميراً للمؤمنين، دون من قال النبي «صلى الله عليه وآله» له ولأخيه «عليها السلام»: «أنتها الإمامان، ولأمكها الشفاعة»، وقال: «الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا».. وقد أعلن أبوه معاوية في كتاب صلحه مع الإمام الحسن: أن الخلافة من بعده للحسن، ثم للحسين «عليهها السلام»؟!

وهل يصلح الفاسق الفاجر، الشارب للخمر، القاتل للنفس المحترمة، للخلافة والإمامة، والإمارة للمؤمنين؟!

ثانياً: أي حق كان ليزيد عند مسلم بن عقيل، وهاني بن عروة وكثيرين آخرين ممن نالوا درجة الشهادة على يد جلاوزة يزيد «لعنه الله». فإنه لم يكن ليزيد بيعة في عنق مسلم حتى ولو بيعة صورية، مأخوذة بالقهر والغلبة!! ولا كان له عند مسلم ترة، ولا حق مالي أو غيره من أي نوع كان..

بل كان يزيد هو الغاصب لحق وصي النبي «صلى الله عليه وآله»، والمعتدي على مقام ليس له، باعتراف أبيه!!

ثالثاً: هل كان الله تعالى هو الذي أخذ ليزيد بحقه من مسلم بن عقيل؟! أم أن الشيطان هو الذي سول ليزيد، وأعوانه بأن يقتلوا الأبرياء،

ويعتدوا على الصلحاء، ويرتكبوا القبائح، ويغرقوا في بؤر الفضائح لينالوا ما ليس لهم بحق؟!

ويكفي أن نعرف أن يزيد قد كتب إلى ابن زياد يأمره بالقتل على التهمة، والحبس على الظنة؟!

رابعاً: زعم ابن زياد لسيده يزيد: أن مسلماً عاق، شاق للعصا. وهذا كلام باطل، وتدليس وتلبيس، فلمن كان مسلم عاقاً، وأية عصا قد شقها؟! فإن الشاق للعصا هو من غصب الأئمة حقهم، وتغلب على الأمة بالقهر والغلبة، والخداع.

# أهل السنة والجهاعة:

وقد وصف عبيد الله بن زياد رسوليه، اللذين حملا إلى يزيد رؤوس الصلحاء والأتقياء، والأبرياء والمظلومين: بأنها من أهل السنة والجهاعة، والسمع والطاعة، والفهم والورع. مع أن حملها رؤوس الأخيار إلى ذلك الطاغوت هو من الذنوب الكبيرة، التي تدل على شدة انغهاسها في بؤر الخزي والضلال. كما أن مصطلح السنة والجهاعة للدلالة على المذهب المقابل لمذهب أهل البيت لم يكن رائجاً في تلك الحقبة.

فالمقصود بأهل السنة والجماعة ليس التسمية المذهبية، بل ما يقابل البدعة والفتنة.

وهذا يدلنا على أن المراد: هو اعتبار مسلم بن عقيل والحسين بن علي «عليهما السلام» من أهل البدعة والفتنة، لكي يستحل يزيد، وزبانيته كابن زياد سفك دماء هؤلاء الصفوة، وعلى رأسهم الحسين ومسلم بن عقيل،

وأهل البيت الأطهار، وسائر المؤمنين الأتقياء من شيعتهم الأبرار.

والحسين كان أقدس إنسان على وجه الأرض، وهو من الأئمة الطاهرين، ومن أركان الدين، وهو عدل القرآن بنص حديث الثقلين..

# عبيد الله بن عمرو الكندي:

قال العلامة المامقاني «رحمه الله» عن عبيد الله بن عمرو الكندي: «ذكر أهل السير أنه كان شجاعاً شيعياً، شهد مع أمير المؤمنين «عليه السلام» مشاهده، وبايع مسلماً، وكان يأخذ البيعة للحسين «عليه السلام».

وعقد له مسلم على ربع كندة وربيعة. فلم تخاذل الناس قبض عليه الحصين بن نمير، فسلمه إلى ابن زياد. فأمر بضرب عنقه»(١).

قال العلامة التستري «رحمه الله»: «أقول: إنها روى الطبري عقد مسلم له على ربع كندة وربيعة (7). وأما أخذه وقتله، فلا(7).

#### ونقول:

لعل المامقاني قد أخذ الخبر عن قتله «رحمه الله» من مصدر آخر..

<sup>(</sup>١) قاموس الرجال ج٧ ص ٨٤ عن المامقاني «رحمه الله».

<sup>(</sup>۲) قاموس الرجال ج۷ ص۸٤ وراجع: تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٧٥ و ولا و ٥٣ والكامل في التاريخ الأعلمي) ج٤ ص٣٣ وتاريخ الكوفة ص٣٣٣ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٤٢ ونهاية الأرب ج٢٠ ص٣٩٧ وإبصار العين ص٨١ و ١٠٨ و

<sup>(</sup>٣) قاموس الرجال ج٧ ص٨٤.

## العباس بن جعدة الجدلى:

وعن العلامة المامقاني «رحمه الله»: أن العباس بن جعدة الجدلي «كان يأخذ البيعة للحسين «عليه السلام»، ولما تخاذل الناس عن مسلم أمر ابن زياد بالقبض عليه، وبضرب عنقه بعد قتل مسلم»(١).

قال المحقق التستري «رحمه الله»: «أقول: إنها في الطبري أن مسلماً لما خرج عقد لأربعة: لمسلم بن عوسجة، وأبي ثهامة، وعبيد الله بن عمرو الكندي، وللعباس بن جعدة الجدلي، كل على ربع.

وروى عن العباس هذا قال: خرجنا مع مسلم أربعة آلاف، فما بلغنا القصر إلا ونحن ثلاث مئة الخبر..»(٢).

وأما ما قاله المصنف «رحمه الله» من أخذه أو قتله، فغير معلوم، ولم يعلم مستنده (٣).

#### ونقول:

إن الرواية المروية عن العباس عن تخاذل الناس قد يستدل بها على أنه لم

<sup>(</sup>۱) قاموس الرجال ج٦ ص٩ وراجع: تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٨ و ٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٧٧٥ وتاريخ الكوفة ص٣٣٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٤٢ والكامل في التاريخ ج٤ ص٠٣ ونهاية الأرب ج٢٠ ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) قاموس الرجال ج٦ ص٩.

<sup>(</sup>٣) قاموس الرجال ج٦ ص٩.

يقتل. ولكنه استدلال غير تام. إذ يمكن أن يكون مسلم قد استشهد، فروى العباس للناس هذه الرواية، ثم أمر ابن زياد بالقبض عليه بعد ذلك وقتله.

ولعل المامقاني قد أخذ هذا من مصدر عنده غير الطبري، وإن لم نطلع عليه.

# الفصل الثّامن:

سجينان، وشهيدان قبل عاشوراء وبعدها..

# عبد الله بن الحارث في السجن:

## عن عيسى بن يزيد الكنانيّ:

لًا جاءَ كِتابُ يَزيدَ إلى عُبَيدِ الله بنِ زِيادٍ، اِنتَخَبَ مِن أهلِ البَصرَةِ خَمسَمِئَةٍ، فيهِم عَبدُ الله بنُ الحارِثِ بنُ نَوفَلٍ، وشَريكُ بنُ الأَعورِ \_ وكانَ شيعَةً لِعَلِيٍّ \_ فكانَ أوَّلَ مَن سَقَطَ بِالنَّاسِ شَريكُ، فَيْقالُ: إنَّهُ تَساقَطَ غَمرَةً ومَعَهُ ناسٌ، ثُمَّ سَقَطَ عَبدُ الله بنُ الحارِث وسَقَطَ مَعَهُ ناسٌ.

ورَجُوا أَن يَلوِيَ عَلَيهِم عُبَيدُ اللهِ، ويَسبِقَهُ الْحُسَينُ «عليه السلام» إلَى الكو فَةِ (١).

# المختار في السجن أيضاً:

## وعن عيسى بن يزيد أيضاً:

إِنَّ الْمُختارَ بِنَ أَبِي عُبَيدٍ، وعَبدَ اللهِ بِنَ الحَارِثِ بِنِ نَوفَلٍ، كَانَا خَرَجَا مَعَ مُسلِمٍ، خَرَجَ اللهِ عَبدُ اللهِ بِرايَةٍ حَمراءَ وعَلَيهِ ثِيابٌ حُمرٌ. مُسلِمٍ، خَرَجَ اللهِ عَبيدَ اللهِ أَمَرَ أَن يُطلَبَ الْمُختارُ وعَبدُ اللهِ بِنُ الحَارِثِ، وجَعَلَ فيهِما وإَنَّ عُبَيدَ اللهِ أَمَرَ أَن يُطلَبَ الْمُختارُ وعَبدُ اللهِ بِنُ الحَارِثِ، وجَعَلَ فيهِما

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٥٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٦٧ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٢٨.

جُعلاً، فَأْتِيَ بِهِمَا فَحُبِسا(١).

ونقول:

هنا أمور يحسن التوقف عندها، وهي التالية:

# ابن زياد يستصحب هاشمياً وشيعياً:

هنا سؤال يتبادر إلى الذهن يقول:

إن ابن زياد اختار شريك بن الأعور وعبد الله بن الحارث بن نوفل لصحبته إلى الكوفة، فهل كان ذلك منه لصداقة له معهما، أو لأنه كان يخشى من إبقائهما في البصرة بعده لما يعلمه من طموح ومن ميول لهما؟!

وأما احتمال أن يكون الطريق هو الذي جمع بينهما على سبيل الاتفاق والصدفة. فلا مكان له، لأن الطبري يصرح بأن ابن زياد قد اختاره لصحبته (٢).

## ويمكن أن يقال:

أما بالنسبة لشريك بن الأعور، فقد عرفنا أنه كان شديد التكتم على تشيعه، ولا شيء يدل على معرفة يزيد بتشيع شريك، فقرار عبيد الله بن زياد باستصحابه إلى الكوفة ربها كان للاستفادة من موقعه، وعلاقاته ونفوذه، أو للاستفادة من رأيه، وتجربته..

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٨١ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٦ والبداية والنهاية ج٨ ص١٦٦.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٥٥ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٦٧.

وإن كان ابن زياد عالماً بتشيع شريك، وابن الحارث فيكون قد استصحبهما معه إلى الكوفة لأهداف أخرى، ككونه يريد أن لا يبقيهما في البصرة خوفاً من أن يكسبا ولاء الناس، ويشكلا خطورة على النفوذ والحاكمية الأموية في ذلك البلد.

أو يريد أن يظهر لأهل الكوفة أن الحكم الأموي يستقطب الولاءات، وينال رضا جميع الفئات، ومختلف الاتجاهات، فعبد الله بن الحارث هو من الدوحة الهاشمية في الصميم، لأنه ابن الحارث بن نوفل بن الحارث بن عبد المطلب.

وشريك بن الأعور هو من الشيعة المخلصين لتشيعهم، والمهتمين بقضايا الشيعة، والمدافعين عنها..

والتشيع فاش في الكوفة، وإن لم يكن له رسوخ وصلابة تجعله قادراً على دفع أهله إلى اتخاذ المواقف الجليلة، واعتهاد الخيارات الصعبة، حين تواجه المتشيعين تحديات المصالح، أو تعترضهم المغريات، والأهواء، والعصبيات القبلية وسواها..

وربها كان ابن زياد يطمئن إلى ولاء عبد الله بن الحارث له وليزيد، لأنه ابن عمته هند بنت أبي سفيان بن حرب<sup>(۱)</sup>. فيكون هذا أيضاً من الأسباب

<sup>(</sup>۱) أنساب الأشراف ج٤ ص٢٠١ و (نشر جمعية المستشرقين الألمانية ـ بيروت) ج٤ ص٢٩٧ وج٥ ص٣٨٤ وأسد الغابة ج٣ ص٢٠٨ و (ط دار الكتاب العربي) ج٣ ص١٣٦ والإستيعاب ج٣ ص٢١ و (ط دار الجيل) ج٣ ص٨٨٥ وتاريخ مدينة دمشق ج٧٧ ص٣١٧ و ٣١٩ و ٣٢٣ والطبقات الكبرى لابن سعد ج٤

التي ساعدت على استصحابه إلى الكوفة.

ويشهد لما قلناه: أن أهل البصرة عند موت يزيد، وهرب عبيد الله بن زياد اتفقوا على تولية عبد الله بن الحارث، حتى يتفق الناس على إمام، لأن أباه من بني هاشم، وأمه من بني أمية، فقالوا: من ولي الأمر رضي به (١).

وذكر البغوي: أن عبد الله بن الحارث ولي البصرة لابن الزبير أيضاً (٢). كما أنه كان مع ابن الأشعث لما خلع الحجاج وقاتله (٣).

ص ٢٤ و ٥٥ وطبقات خليفة بن خياط ص ٣٢٧ وتهذيب الكمال ج ١٤ ص ٣٩٦ وسير أعلام النبلاء للذهبي ج ١ ص ٢٠٠ والإصابة (ط دار الكتب العلمية) ج ٥ ص ٨ والأعلام للزركلي ج ٤ ص ٧٧ .

- (۱) أسد الغابة ج٣ ص٢٠٨ و (ط دار الكتاب العربي) ج٣ ص١٤٠ والإستيعاب ج٣ ص٢٠٨ وتاريخ مدينة دمشق ج٢٧ ص٢٣٠ و٣٢٠ و ٣٢٠ ص٢٠٨ وتاريخ مدينة دمشق ج٢٠ ص٣٠٠ و ٣٢٠ و ٣٢٠ و الطبقات الكبرى لابن سعد ج٤ ص٢٥ وج٧ ص١٠١ وتاريخ بغداد ج١ ص٢٠٦ وسير أعلام النبلاء ج١ ص٢٠٠ وراجع: الإصابة (ط دار الكتب العلمية) ج٥ ص٩ وراجع: أنساب الأشراف ج٤ ص٥٠٥.
- (٢) راجع: الإصابة (ط دار الكتب العلمية) ج٥ ص٩ وراجع: تاريخ مدينة دمشق ج٧٧ ص٣٠٢ وج٣ ص٣٠٠ وتاريخ وتاريخ النبلاء ج١ ص٢٠٠ وج٣ ص٣٠٠ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٦ ص١٠٠ والتحفة اللطيفة ج٢ ص٧٧.
- (٣) أسد الغابة ج٤ ص٢٠٨ و (ط دار الكتاب العربي) ج٣ ص١٤٠ وراجع: تاريخ مدينة دمشق ج٢٧ ص٣١٨ و ٣٢٢ وتهذيب الكمال ج١٤ ص٣٩٩ والأعلام

## تساقط رفاق ابن زیاد:

وقد تحدثنا فيها سبق عن موضوع التساقط في الطريق، بهدف إعاقة ابن زياد عن دخول الكوفة، قبل دخول الحسين إليها، وقلنا: إنه كلام غير دقيق، ولا مجال لقبوله.

## الراية الخضراء والحمراء:

وتقدم: أن المختار خرج في الكوفة مع مسلم براية خضراء، وعبد الله بن الحارث خرج براية حمراء، وعليه ثياب حمر.

ومن المعلوم: أن الخضرة، والرايات الخضراء هي شعار بني هاشم، والبياض والرايات البيضاء شعار بني أمية.. أما السواد، والرايات السوداء، فهي شعار بني العباس.

فكأن المختار قد لاحظ هذا المعنى حين اختار رفع الراية الخضراء.

أما الراية الحمراء التي اختارها ابن الحارث، فلا نعرف عنها الكثير، غير أننا نقول:

لعل القصد منها الإشارة إلى الحرب وإلى الدماء التي تراق فيها، وإلى العنف الذي يتوقع أن تتسم به، وأنه مستعد لخوضها إلى آخر رمق..

ويذكر هنا: أن رسول الله «صلى الله عليه وآله» كان في حربه مع أهل الشرك والضلال يرفع راية سوداء..

## وقد قال الكميت:

للزركلي ج٤ ص٧٧ وأنساب الأشراف (ط دار الفكر) ج٧ ص٥١ ٣٥.

## وإلا فارفعوا الرايات سوداً على أهل الضلالة والتعدي

وهي راية علي «عليه السلام» في حروبه، مع أعدائه.

## هل خرج المختار مع مسلم؟!:

وقول النص المتقدم: إن المختار «رحمه الله» قد خرج مع مسلم، ومعه راية خضراء ليس دقيقاً، فقد تقدم: أنه يفهم من النصوص: أن المختار لم يكن في الكوفة حين خرج مسلم، وإنها كان في الأطراف يجمع الرجال ليأتي بهم إلى مسلم، في وقت محدد اتفق مع مسلم عليه، فجاء بهم في ذلك الوقت فوجد مسلماً قد استشهد. وهذا يفهم أيضاً من النص الذي رواه الطبري، وهو التالى:

## عن أبي مخنف:

قالَ النَّضُرُ بنُ صالِحٍ... حَتَّى إذا كانَ زَمَنُ الحُسَينِ «عليه السلام»، وبَعَثَ الحُسَينُ «عليه السلام» مُسلِمَ بنَ عَقيلٍ إلى الكوفَةِ، نَزَلَ دارَ المُختارِ وهِيَ اليَومَ دارُ سَلمِ بنِ المُسَيَّبِ، فَبايَعَهُ المُختارُ بنُ أبي عُبيدٍ فيمَن بايَعَهُ مِن أهلِ الكوفَةِ، وناصَحَهُ ودَعا إليهِ مَن أطاعَهُ، حَتَّى خَرَجَ ابنُ عَقيلٍ يَومَ خَرَجَ أَلْ وَالمُختارُ فِي قَريَةٍ لَهُ بِخُطَرِنِيَةَ تُدعى «لقفا».

# فَجاءَهُ خَبَرُ ابنِ عَقيلٍ عِندَ الظُّهرِ: أنَّهُ قَد ظَهَرَ بِالكوفَةِ.

فَلَم يَكُن خُروجُهُ يَومَ خَرَجَ عَلى ميعادٍ مِن أصحابِهِ، إنَّمَا خَرَجَ حينَ قيلَ لَهُ: إِنَّ هانِيَ بنَ عُروَةَ المُرادِيَّ قَد ضُرِبَ وحُبِسَ.

فَأَقبَلَ الْمُختارُ فِي مَوالٍ لَهُ، حَتَّى انتَهي إلى بابِ الفيلِ بَعدَ الغُروبِ، وقَد

عَقَدَ عُبَيدُ الله بنُ زِيادٍ لِعَمرِو بنِ حُرَيثٍ رايَةً عَلى جَميعِ النَّاسِ، وأَمَرَهُ أَن يَقَعُدَ هُمْ فِي النَّسجِدِ.

فلَمَا كَانَ المَخُتَارِ وُقَفَ عَلَى بابِ الفيلِ، مَرَّ بِهِ هانِئُ ابنُ أَبِي حَيَّةَ الوادِعِيُّ، فَقَالَ لِلمُختارِ: ما وُقوفُكَ هاهُنا! لا أنتَ مَعَ النَّاسِ، ولا أنتَ في رَحلِكَ؟ قَالَ لِلمُختارِ: ما وُقوفُكَ هاهُنا! لا أنتَ مَعَ النَّاسِ، ولا أنتَ في رَحلِكَ؟ قَالَ: أصبَحَ رَأْيِي مُرتَجًا لِعظَم خَطيئَتِكُم.

فَقَالَ لَهُ: أَظُنُّكَ وَاللهِ قَاتِلاً نَفْسَكَ! ثُمَّ دَخَلَ عَلَى عَمرِو بنِ حُرَيثٍ فَأَخبَرَهُ بها قَالَ لِلمُختارِ، وَمَا رَدَّ عَلَيهِ الْمُختارُ.

قَالَ أَبُو مِخِنَفٍ: فَأَخبَرَنِي النَّضَرُ بنُ صالِحٍ، عَن عَبِدِ الرَّحمنِ بنِ أَي عُمَيرِ الثَّقَفِيِّ، قالَ: كُنتُ جالِساً عِندَ عَمرِو بنِ حُرَيثٍ، حينَ بَلَّغَهُ هانِئُ ابنُ أَبي حَيَّةَ عَنِ المُختارِ هذِهِ المَقالَة، فَقالَ لي: قُم إلَى ابنِ عَمِّكَ فَأَخبِرهُ أَنَّ صاحِبَهُ لا يَدري أَينَ هُوَ، فَلا يَجعَلَنَّ عَلى نَفسِهِ سَبيلاً.

فَقُمتُ لِآتِيهُ، ووَثَبَ إلَيهِ زائِدَةُ بنُ قُدامَةَ بنِ مَسعودٍ، فَقالَ لَهُ: يَأْتيكَ عَلَى أَنَّهُ آمِنٌ؟

فَقَالَ لَهُ عَمرُو بنُ حُرَيثٍ: أمَّا مِنِّي فَهُوَ آمِنٌ ، وإن رَقَى إِلَى الأَميرِ عُبَيدِ الله بنِ زِيادٍ شَيءٌ مِن أمرِهِ أَقَمتُ لَهُ بِمَحضَرِهِ الشَّهادَةَ، وشَفَعتُ لَهُ أحسَنَ الشَّفاعَةِ.

فَقَالَ لَهُ زَائِدَةَ بِنُ قُدامَةَ: لا يَكُونَنَّ مَعَ هذا إن شاءَ اللهُ إلَّا خَيرٌ.

قَالَ عَبدُ الرَّحْمٰنِ: فَخَرَجتُ وخَرَجَ مَعي زائِدَةُ إِلَى الْمُختارِ، فَأَخبَرِناهُ بِمَقالَةِ ابنِ أَبِي حَيَّةَ، وبِمَقالَةِ عَمرِو بنِ حُرَيثٍ، وناشَدناهُ بِالله ألّا يَجعَلَ عَلى نَفسِهِ سَبيلاً، فَنَزَلَ إِلَى ابنِ حُرَيثٍ فَسَلَّمَ عَلَيهِ، وجَلَسَ تَحَتَ رَايَتِهِ حَتَّى أَصبَحَ.

وتَذَاكَرَ النَّاسُ أَمرَ المُختَارِ وفِعلِهِ، فَمَشَى عُمارَةُ بنُ عُقبَةَ بنِ أَبِي مُعَيَطٍ بِنَلِكَ إِلَى عُبَيدِ اللهِ بنِ زِيادٍ، فَذَكَرَ لَهُ، فَلَمَّا ارتَفَعَ النَّهَارُ فُتِحَ بابُ عُبَيدِ اللهِ بنِ زِيادٍ، فَذَكَرَ لَهُ، فَلَمَّا ارتَفَعَ النَّهَارُ فُتِحَ بابُ عُبَيدُ اللهِ، فَقَالَ لَهُ: زِيادٍ، وأَذِنَ لِلنَّاسَ، فَذَخَلَ المُختَارُ فيمَن ذَخَلَ، فَدَعَاهُ عُبَيدُ اللهِ، فَقَالَ لَهُ: أَنْتَ المُقبِلُ فِي الجُمُوعِ لِتَنصُرَ ابنَ عَقيلٍ؟

فَقَالَ لَهُ: لَمَ أَفْعَل، ولكِنِّي أَقْبَلَتُ وَنَزَلَتُ تَحَتَ رَايَةٍ عَمْرِو بَنِ حُرَيثٍ، وَبِتُّ مَعَهُ وأصبَحتُ.

فَقَالَ لَهُ عَمرٌ و: صَدَقَ أَصِلَحَكَ اللهُ.

قالَ: فَرَفَعَ القَضيبَ غَلَر حَضَ بِهِ وَجهَ الْمُختارِفِخَبطَ بَهَ عِينَهَ فُشْتَرَ هَا، وقالَ: أولى لَكَ، أمَا وَاللهِ لَولا شَهادَةُ عَمرٍو لَكَ لِضَرَبتُ عُنُقَكَ، إنطَلِقوا بِهِ إِلَى السِّجن.

فَانطَلَقوا بِهِ إِلَى [السِّجنِ] فَحُبِسَ فيهِ، فَلَم يَزَل فِي السِّجنِ حَتَّى قُتِلَ الْحُسَينُ «عليه السلام».

ثُمَّ إِنَّ المُختارَ بَعَثَ إِلَى زَائِدَةَ بِنِ قُدَامَةَ، فَسَأَلَهُ أَن يَسيرَ إِلَى عَبدِ اللهِ بِنِ عُمرَ بِالمَدينَةِ، فَيكتُبَ إِلَى عُبيدِ اللهِ عُمرَ بِالمَدينَةِ، فَيكتُبَ إِلَى عُبيدِ اللهِ بِنَ زِيادٍ بِتَخلِيةِ سَبيلهِ.

فَرَكِبَ زَائِدَةُ إِلَى عَبِدِ اللهِ بِنِ عُمَرَ، فَقَدِمَ عَلَيهِ، فَبَلَّغَهُ رِسَالَةَ الْمُختَارِ، وَعَلِمَت صَفِيَّةُ أُختُ اللهِ بِنِ عُمَرَ ـ وَعَلِمَت صَفِيَّةُ أُختُ اللهِ بِنِ عُمَرَ ـ فَبَكَت وَجَزِعَت.

فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ عَبِدُ اللهِ بِنُ عُمَرَ، كَتَبَ مَعَ زَائِدَةَ إِلَى يَزِيدَ بِنِ مُعَاوِيَةَ: أَمَّا بَعَدُ، فَإِنَّ عُبَيدَ اللهِ بِنَ زِيادٍ حَبَسَ الْمُختارَ وهُوَ صِهري، وأَنَا أُحِبُّ أَن يُعافى ويُصلَحَ مِن حالِهِ، فَإِن رَأْيتَ \_ رَحِمَنَا اللهُ وإيّاكَ \_ أَن تَكتُبَ إِلَى ابن زِيادٍ فَتَأْمُرَهُ بِتَخلِيتِهِ، فَعَلتَ، وَالسَّلامُ عَلَيكَ.

فَمَضِي زَائِدَةُ عَلَى رَواحِلِهِ بِالكِتابِ حَتَّى قَدِمَ بِهِ عَلَى يَزِيدَ بِالشَّام، فَلَمَّا قَرَأَهُ ضَحِكَ، ثُمَّ قالَ: يُشَفَّعُ أبو عَبدِ الرَّحمنِ وأهلُ ذلِكَ هُوَ.

فَكَتَبَ لَهُ إِلَى ابن زِيادٍ:

أُمَّا بَعَدُ، فَخَلِّ سَبِيلَ الْمُختارِ بِنِ أَبِي عُبِيدٍ حِينَ تَنظُرُ فِي كِتابِي، وَالسَّلامُ عَلَيك.

فَأَقبَلَ بِهِ زَائِدَةٌ حَتَّى دَفَعَهُ، فَدَعَا ابنُ زِيادٍ بِالْمُختارِ فَأَخرَجَهُ، ثُمَّ قالَ لَهُ: قَد أَجَّلتُكَ ثَلاثاً، فَإِن أَدرَكتُكَ بِالكوفَةِ بَعدَها قَد بَرِئَت مِنكَ الذِّمَّةُ.

فَخَرَجَ إلى رَحلِهِ.

وقالَ ابنُ زِياهِ الله لقدَ اَجتر َ أَ عَلَيَّ زائِدَةُ حينَ يَرحَلُ إلى أميرِ الْمُؤمِنينَ حَتَّى يَأْتِيَنِي بِالْكِتَابِ فِي تَحَلِيَةِ رَجُلِ قَد كَانَ مِن شَأْنِي أَن أُطيلَ حَبسَهُ! عَلَيَّ بِهِ.

فَمَرَّ بِهِ عَمرُو بنُ نافِع أبو عُثمانَ \_ كاتِبٌ لِإبنِ زِيادٍ \_ وهُوَ يُطلَبُ، وقالَ لَهُ: النَّجاءَ بنَفسِكَ، وَاذكُرُها يَداً لِي عِندَكَ.

قَالَ: فَخَرَجَ زَائِدَةُ فَتَوَارى يَومَهُ ذَلِكَ، ثُمَّ إِنَّهُ خَرَجَ فِي أُناس مِن قَومِهِ حَتَّى أَتَى القَعقاعَ بنَ شُورٍ الذَّهِلِيَّ، ومُسلِمَ بنَ عَمرٍو الباهِلِيَّ، فَأَخَذا لَهُ مِنِ ابن زِيادٍ الأَمانَ<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٦٩ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٤٤١ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٢٢١ ـ ٢٢٥ وتاريخ مدينة دمشق ج١٨ ص٢٩٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٢٦٨ وراجع: ذوب النضار ص٦٨ وتاريخ اليعقوبي ج٢ ص٥٥٨.

#### ونقول:

شتر عينه: قطع جفنها الأسفل.

وهنا بعض ما يحتاج إلى بيان نكتفي منه بذكر نقطتين باختصار شديد، وهما:

## إستيعاب حركة المختار:

يحتمل أن يكون اهتهام عمرو بن حريث، وهاني ابن أبي حية الوادعي، وعبد الرحمان بن أبي عمير الثقفي، وزائدة بن قدامة بأمر المختار لصداقة كانت لهم معه، ويحتمل أن يكون ذلك لأجل معرفتهم بشجاعته، وجرأته، فأرادوا تفادى العداوة معه، وأن يتخلصوا من تبعات الصدام معه، ويوفروا على أنفسهم متاعب ومصاعب وأحقاداً، قد لا يمكنهم تقديرها، ولا التخلص من تبعاتها لو ابتلوا بها..

ويحتمل أن يكونوا على علم بمكانة المختار، وموقعه عند ابن عمر، الذي كانت له مكانة وموقع لدى يزيد، بل إن ابن زياد نفسه لم يذهب بعيداً في مواجهة المختار، بل اكتفى بسجنه، وإبعاده عن الساحة.. ولكنه لم يبطش به، وإن كان يحب ذلك.

## كتاب ابن عمر:

ثم إن التأمل في كتاب ابن عمر إلى يزيد يعطي انطباعاً عن ابن عمر ليس في صالحه، لاسيما وأن كتابته لهذا الكتاب كانت بعد استشهاد الإمام الحسين «عليه السلام» وأهل بيته وأصحابه على يد يزيد، وزبانيته.

فأولاً: كيف، وما المبرر أن يطلب ابن عمر من يزيد إصلاح حال صهره، وهل يقصد ابن عمر أن كسب ود المختار ليزيد بإطلاق سراحه من

السجن، ليصبح من مؤيدي يزيد، والمثنين عليه؟! وهل يعتبر ابن عمر هذا صلاحاً، وعافية؟!

ثانياً: ما معنى هذا الدعاء بالرحمة الإلهية ليزيد، وهل يمكن أن تكون لقاتل أولياء الله، وأوصياء الأنبياء، وقاتل الأخيار والأبرار، والأطفال الصغار، هل يمكن أن تكون له رحمة من الله تعالى؟!

وما معنى أن يجعل ابن عمر رحمة الله تعالى له، ورحمة الله ليزيد في بوتقة واحدة، وفي سياق واحد؟!

ثالثاً: إن ابن عقيل لم يسلم على ابن زياد، لأنه ليس له بأمير، فهل يستحق يزيد أن يمنحه ابن عمر السلام.

رابعاً: ما هذه المودة التي يظهرها يزيد لابن عمر، فهو يكنيه، ويقبل شفاعته حتى في من يدعى عليه أنه كان بصدد محاربته، ونصرة أعدائه عليه، والحال أننا نراه لا يرحم أحداً يتوهم فيه أنه ينوي شيئاً من ذلك.

خامساً: بهاذا وكيف صار ابن عمر أهلاً للشفاعة؟! وأي شيء فيه أثار إعجاب ذلك الجبّار العاتي، الذي هو أعدى الأعداء للأخيار؟!

ألا يدلنا ذلك كله على أن ابن عمر كان في مجمل سلوكه يؤدي خدمة لهذا الطاغية، ويخفف عنه بعض همومه، ويسهم في توطيد دعائم حكمه؟! فإنّا لله وإنا إليه راجعون..

## الشهيد قيس بن مسهر الصيداوي:

١ ـ قال المفيد «رحمه الله»: لمّا بَلغَ عُبيدَ الله بنَ زِيادٍ إقبالُ الحُسَينِ «عليه السلام» مِن مَكَّةَ إلى الكوفَةِ، بَعَثَ الحُصَينَ بنَ نُميرٍ صاحِبَ شُرَطِهِ حَتّى

نَزَلَ القادِسِيَّةِ، ونَظَّمَ الخَيلَ بَينَ القادِسِيَّةِ إلى خَفَّانَ، وما بَينَ القادِسِيَّةِ إلَى القُطقُطانَةِ [وفي الكامل في التاريخ: وإلى جَبَلِ لَعلَع].

وقالَ النَّاسُ: هذَا الحُسَينُ «عليه السلام» يُريدُ العِراقَ.

ولمّا بَلَغَ الحُسَينُ «عليه السلام» الحاجِرَ مِن بَطنِ الرُّمَّةِ، بَعَثَ قَيسَ بنَ مُسهِ الصَّيداوِيَّ ـ ويُقالُ: بَل بَعَثَ أَخاهُ مِنَ الرَّضاعَةِ عَبدَ الله بنَ يَقطُر ـ مُسهِ الصَّيداوِيَّ ـ ويُقالُ: بَل بَعَثَ أَخاهُ مِنَ الرَّضاعَةِ عَبدَ الله بنَ يَقطُر لَمُهُ إلى أَهلِ الكوفَةِ، ولَم يَكُن «عليه السلام» عَلِمَ بِخَبرِ مُسلِم بنِ عَقيلٍ «رَحمَةُ الله عَليهِ الله عَليهِما»، وكَتَبَ مَعَهُ إليهِم:

# بِسمِ اللهِ الرَّحنِ الرَّحيمِ

مِنَ الْحُسَينِ بنِ عَلِيٍّ إلى إخوانِهِ مِنَ الْمُؤمِنينَ وَالْسُلِمينَ..

سَلامٌ عَلَيكُم، فَإِنِّي أَحَدُ إِلَيكُمُ اللهَ الَّذي لا إِلهَ إِلَّا هُوَ.

أمّا بَعدُ، فَإِنَّ كِتابَ مُسلِم بنِ عَقيلٍ جاءَني يُخبِرُ فيهِ بِحُسنِ رَأيكُم، وَاجتِهاعِ مَلَئِكُم عَلى نَصرِنا، وَالطَّلَبِ بِحَقِّنا، فَسَأَلَتُ اللهَ أَن يُحسِنَ لَنَا الصَّنيعَ، وأَن يُثيبَكُم عَلى ذلكَ أعظمَ الأَجرِ، وقَد شَخَصتُ إلَيكُم مِن مَكَّة يومَ الثلاَّثَاء، لِثه إِن مُضِينَ مَن ذي الحجِة، يومَ الثر " وِيَةِ.

فَإِذَا قَدِمَ عَلَيكُم رَسولي فَانكَمِشوا في أمرِكُم وجِدّوا، فَإِنّي قادِمٌ عَلَيكُم فِ إِذَا قَدِمَ عَلَيكُم ورَحَمَةُ الله.

وكانَ مُسلِمٌ كَتَبَ إلَيهِ قَبلَ أن يُقتَلَ بِسَبعِ وعِشرينَ لَيلَةً، وكَتَبَ إلَيهِ أهلُ الكوفَةِ: إنَّ لَكَ هاهُنا مِئَةَ ألفِ سَيفٍ، فَلا تَتَأَخَّر.

فَأَقبَلَ قَيسُ بنُ مُسهِرٍ إِلَى الكوفَةِ بِكِتابِ الْحُسَينِ «عليه السلام»، حَتّى إِذَا انتَهى إِلَى القادِسِيَّةِ، أَخَذَهُ الْحُصَينُ بنُ نُميرٍ فَأَنفَذَهُ إِلَى عُبَيدِ الله بنِ زِيادٍ،

فَقَالَ لَهُ عُبَيدُ الله: إصعَد فَسُبَّ الكَذَّابَ الْحُسَينَ بنَ عَلِيٍّ.

فَصَعِدَ قَيسٌ، فَحَمِدَ اللهَ وأثنى عَلَيهِ، ثُمَّ قالَ: أيُّهَا النَّاسُ، إنَّ هذَا الْحُسَينَ بنَ عَلِلِّ «عليه السلام» خَيرُ خَلقِ الله، ابنُ فاطِمَةَ بِنتِ رَسولِ الله، وأنَا رَسولُهُ إِلَيكُم [وعند ابن الأثير: وقَد فارَقَتُهُ بالحاجِر] فَأَجيبوهُ.

ثُمَّ لَعَنَ عُبَيدَ الله بنَ زِيادٍ وأباهُ، وَاستَغفَرَ لِعَلِيِّ بن أبي طالِب «عليه السلام» وصَلَّى عَلَيهِ، فَأَمَرَ بِهِ عُبَيدُ الله أن يُرمى بِهِ مِن فَوقِ القَصرِ، فَرَمَوا بِهِ فَتَقَطَّعَ [فَهاتَ].

ورُوِيَ: أَنَّهُ وَقَعَ إِلَى الأَرضِ مَكتوفاًفتكسر َّت عظِامه و بقي به رمق "، فَجاءَ رَجُلٌ يُقالُ لَهُ: عَبدُ المَلِكِ بنُ عُمَيرِ اللَّخمِيُّ فَذَبَحَهُ.

فَقيلَ لَهُ في ذلِكَ وعِيبَ عَلَيهِ.

فَقالَ: أَرَدتُ أَن أُريحَهُ!(١).

٢ ـ عن عقبة بن أبي العيزار:

قالَ [الإِمامُ الحُسَينُ «عليه السلام» لِلرِّجالِ الَّذينَ أَقبَلوا مِنَ الكوفَةِ، وهم أربعة رجال]: أخبروني، فَهَل لَكُم برَسولي إلَيكُم؟

(١) الإرشاد للمفيد ج٢ ص٦٩ ومثير الأحزان ص٤٢ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٩ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٢١٦ و ٢١٧ عنهم، وعن مناقب آل أبي طالب ج٤ ص٩٥ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٩٤ والحدائق الوردية ج١ ص١٢١ والكامل في التاريخ ج٤ ص٤٢ و ٤٣ وروضة الواعظين ص١٩٦ وإعلام الورى ج١ ص٤٤٦. وراجع: تذكرة الخواص ج٢ ص١٤٨.

قالوا: مَن هُوَ؟

قالَ: قَيسُ بنُ مُسهِرِ الصَّيداوِيُّ.

فَقالُوا: نَعَم، أَخَذَهُ الحُصَينُ بنُ تَمَيم، فَبَعَثَ بِهِ إِلَى ابنِ زِيادٍ، فَأَمَرَهُ ابنُ زِيادٍ وأباهُ، زِيادٍ أَن يَلعَنَ ابنَ زِيادٍ وأباهُ، وَيَعنَ ابنَ زِيادٍ وأباهُ، وَدَعا إِلى نُصرَ تِكَ، وأخبَرَهُم بِقُدُومِكَ، فَأَمَرَ بِهِ ابنُ زِيادٍ فَأَلْقِيَ مِن طَهارِ القَصرِ.

فتر َ قَرَقَت عَينا حُسَينٍ «عليه السلام» ولَم يَملِك دَمعَهُ، ثُمَّ قالَ: ﴿فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلًا ﴿(١)، اللَّهُمَّ اجعَل لَنا ولَهُمُ الجَنَّةَ فَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلًا ﴿(١)، اللَّهُمَّ اجعَل لَنا ولَهُمُ الجَنَّةُ فَضَى نَحْبَهُ وَمِنْ يَنْنَا وَبَينَهُم فِي مُستَقَرِّ مِن رَحْمَتِكَ، ورَغائِبِ مَذَخورِ ثَوابِكَ (٢). نُزُلاً، وَاجْمَع بَينَنا وبَينَهُم فِي مُستَقَرِّ مِن رَحْمَتِكَ، ورَغائِبِ مَذَخورِ ثَوابِكَ (٢).

## متی استشهد ابن مسهر؟!:

ونقول:

بالنسبة لتاريخ استشهاد قيس نقول:

أولاً: عرفنا فيما سبق: أن قيس بن مسهر الصيداوي قد رافق مسلم بن عقيل من مكة إلى الكوفة، فدخلها معه. ثم عاد قيس إلى الإمام الحسين «عليه السلام»، هو وعابس بن أبي شبيب الشاكري بكتاب مسلم، الذي

(۲) تاريخ الأمم والملوك ج ٥ ص ٥٠٥ و (ط الأعلمي) ج ٤ ص ٣٠٦ وراجع الكامل في التاريخ ج ٤ ص ٥٠ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص ٨٨ ونهاية الأرب ج ٢٠ ص ٤٢١.

<sup>(</sup>١) الآية ٣٣ من سورة الأحزاب.

يدعوه فيه إلى القدوم إلى الكوفة، كما قال ابن نما(١).

ثم أرسله «عليه السلام» مرة أخرى إلى مسلم بن عقيل، ليستعلم خبره قبل أن يصل إليه..

فأخذه الحصين بن نمير في القادسية، وأرسله إلى ابن زياد، فجرى عليه ما ذكرته الرواية آنفاً<sup>(٢)</sup>.

وقد صرح قيس نفسه: بأنه قد فارق الحسين «عليه السلام» بالحاجِر (٣). ومن الواضح: أن مسلماً قد استشهد يوم خروج الإمام من مكة أو قبله بيوم أو بعده بيوم. فالإمام الحسين «عليه السلام» يحتاج إلى عدة أيام قد تصل إلى حوالي أسبوع أو أكثر، لكي يصل إلى الحاجر (بطن الرمة). ويحتاج قيس بن مسهر أيضاً لكي يصل إلى القادسية، ثم إلى الكوفة إلى حوالي أسبوعين، فيكون استشهاد قيس «رحمه الله» بعد استشهاد مسلم بأكثر من أسبوعين، إلى ثلاثة أسابيع.

ثانياً: تقدم في الرواية الأولى ما يدل على أن عبيد الله بن زياد قد عرف أولاً بمسير الحسين «عليه السلام» إلى العراق، فأرسل الحصين بن نمير،

(١) مثير الأحزان ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الخواص ج٢ ص١٤٧ وتاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٤٥٥ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٩٧ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٣٣٥ عن مصادر كثيرة.

<sup>(</sup>٣) راجع: موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٣٥٥ عن تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٤٥٤ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٩٧ ومصادر كثيرة أخرى.

حتى نزل القادسية، فنظُّم الخيل بين القادسية إلى خفان. فلما بلغ قيس القادسية أخذه الحصين..

وإنها فعل ذلك ابن زياد بعد أن وصلت رسالته، ورؤوس مسلم بن عقيل، وهاني بن عروة، وعمارة بن صلخب إلى يزيد بالشام، فكتب إليه يزيد كتاباً يثنى عليه فيه ويقول:

«وإنَّهُ قَد بَلَغَني أَنَّ الحُسَينَ بنَ عَلِيٍّ قَد تَوَجَّهَ نَحوَ العِراقِ، فَضَعِ المَناظِرَ وَالسَّالِحَ الخ...»(١).

وحسب رواية اليعقوبي أنه كتب إليه: «وأنَّهُ قَد خَرَجَ مِن مَكَّةَ مُتَوَجِّهاً نَحوَهُم (أي نحو أهل الكوفة)، وقَد يُليَ بِهِ بَلَدُّكَ مِن بَينِ البُّلدانِ، وأيّامُكَ مِن بَينِ البُّلدانِ، وأيّامُكَ مِن بَينِ الأَيّامِ، فَإِن قَتَلتَهُ، وإلّا رَجَعتَ إلى نَسَبِكَ، وإلى أبيكَ عُبَيدٍ، فَاحذر أن يَفوتَكَ»(٢).

(۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٨٠ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٦ والإرشاد للمفيد ج٢ ص٦٥ و ٦٦ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٥٩ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٠٩ والأعلام للزركلي ج٤ ص١٩٣ والمنتظم في تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٢٩ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٧٩ وأعيان الشيعة ج١ ص٩٣٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٠٠٠.

(۲) تاريخ اليعقوبي ج٢ ص٢٤٢ وراجع: العقد الفريد ج٥ ص١٣٠ ومثير الأحزان ص١٤٠ و العقوبي ج٢ ص٢٤١ وراجع: العقد الفريد ج٥ ص١٣٠ والعوالم، ص١٤٠ و (ط المكتبة الحيدرية) ص٢٩ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٠ والعوالم، الإمام الحسين ج١١ ص١٠٠ ولواعج الأشجان ص٦٩ وأنساب الأشراف ج٣ ص١١٠ و (ط دار التعارف) ج٣ ص١٦٠ والمعجم الكبير ج٣ ص١١٠٠

وهذا يعني: أن الزمان الفاصل بين قتل مسلم بن عقيل واستشهاد قيس بن مسهر كان طويلاً، لأنه تضمن إرسال الرؤوس إلى الشام، ثم إرسال يزيد الكتاب إلى ابن زياد، ثم إرسال الحصين بن نمير (تميم) إلى القادسية فنظّم الخيل منها إلى خفان، ثم إلى جبل لعلع، وهذا يحتاج إلى حوالي عشرين يوماً لو كان القبض على ابن مسهر في أول يوم نظّم فيه الحصين الخيل في القادسية..

## الحسين بدأ بنفسه:

رأينا: أن الإمام الحسين «عليه السلام» في كتابه إلى أهل الكوفة قد بدأ بنفسه، فقال: من الحسين بن علي، كما جرت به العادة، لكنه قد رفع من شأن مخاطبيه حين اعتبر أهل الكوفة المؤمنين والمسلمين إخواناً له.. مع أنه «عليه السلام» خير خلق الله، كما قال قيس بن مسهر للناس قبل إلقائه من أعلى القصر..

فدلنا ذلك: على أن التعامل وفق ما جرت به العادة لا يمنع من التواضع وخفض الجانب، والرفق والمؤانسة..

وتاريخ مدينة دمشق ج١٤ ص٢١٤ وج٢٥ ص٣٩٦ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٥٠٥ وبغية الطلب في تاريخ حلب ج٢ ص٢٦١٤ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٥ ص٠١ والوافي بالوفيات ج١١ ص٣٦٣ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث العربي) ج٨ ص١٧٨ وترجمة الإمام الحسين لابن عساكر ص٣٠٣ وجواهر المطالب لابن الدمشقي ج٢ ص٢٧١.

#### المؤمنون المسلمون:

وقد رأينا: أنه «عليه السلام» حين بين مراده من إخوانه ذكر لهم وصفين، فقال: «من المؤمنين والمسلمين».

فهل عطف كلمة المسلمين على كلمة المؤمنين من باب عطف المغاير على ما يغايره في أساس المعنى، فيكون المراد مثلاً بالمؤمنين خصوص شيعته الخلص الملتزمين بنهجه «عليه السلام»، ومن لا يتجاوزون أمره، ويعتقدون إمامته وعصمته، وأن إمامته منصوص عليها من رسول الله «صلى الله عليه وآله» عن الله تبارك وتعالى.

ويريد بالمسلمين عامة الناس الذين بايعوه، وأيدوا حركته، وتعهدوا بنصره وإن لم يعتقدوا بإمامته المنصوصة، وبعصمته وغير ذلك..

أو يراد بالمؤمنين خصوص الأتقياء الأبرار الملتزمين بأحكام الشريعة، وبالمسلمين من لم يبلغوا في التزامهم، ومراعاتهم للأحكام درجة أولئك، بل هم يريدون نصره لتوقعهم أن يجلب لهم حكمه المنافع، ويجنبهم المضار والأسواء، لأنه سوف يحكم بالعدل ويمنع الظلم.

وأن هذا العطف من قبيل عطف المرادف على مرادفه الموافق له في المعنى، فيعطف أحدهما على الآخر لأجل التقوية، والتأكيد. كلا الأمرين محتمل، ونحن نترك الأمر للقارئ الكريم ليرجح من الاحتمالين ما يشاء.

# اجتماع ملئكُم على نصرنا، والطلّب بِحَقّنا:

وقد جعل «عليه السلام» الأساس الذي انطلق منه للتعامل مع أهل الكوفة، عدة أمور، هي التالية:

ألف: حسن رأيهم، فإن سلامة وحصافة الرأي، وصحة التفكير، وإنتاج الرأي الحسن والصحيح، يعطي الطمأنينة والسكينة، ويكون هو القاسم المشترك الذي تلتقي عليه الرغبات، وتنتهي إليه الهمم.

ب: اجتماع ملئهم على نصره «عليه السلام» من حيث هو من أهل البيت «عليهم السلام» الذين طهرهم الله، وأمر بمودتهم، ويعرف الناس صدقهم، والله تعالى يقول: ﴿وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾(١)، والذين لا نهج لهم سوى نهج النبي «صلى الله عليه وآله»، ونص القرآن، والذين لم يغيروا أو لم يبدلوا كما صنعه الآخرون.

والمراد بالملاً: الرؤساء، والأعيان، وعلية القوم، الذين ينقاد لهم الآخرون. فإجماع هؤلاء على أمر يعطي الطمأنينة لسائر الناس أيضاً ويشعرون بجدية القرار المتخذ، وبأنه لا يوجد من يمكن أن يكون له رأي آخر، أو يحتمل فيه ذلك.

لأن وجود الرأي الآخر سوف يثير بلابل الصدور، ويذكي الأوهام، ويضعف درجة الاعتهاد على الرأي المعلن من قبل سائر الأعيان، حتى ولو كانوا هم الأكثر عدداً، فإن كثرة العدد لا تعني صواب الرأي على اليقين.

ج: قد يفهم من كلامه «عليه السلام» أنه قد جعل المحور الذي اجتمع عليه ملؤهم هو نصر أهل البيت «عليهم السلام»، لا نصره هو «عليه السلام» بصفته الشخصية، ولذلك قال: «نصرنا» بصيغة الجمع، ولم يقل: «نصري» بصيغة المتكلم المفرد.

<sup>(</sup>١) الآية ١١٩ من سورة التوبة.

د: إنه «عليه السلام» قد انطلق من حقيقة: أن كنه الموضوع ليس هو السلطة، والإمساك بمقدرات الدولة، وإمكاناتها، وأن يكون هو الحاكم، أو ذاك، وغير ذلك مما هو محط نظر أهل الدنيا. بل القضية قضية ظلم وعدوان، واغتصاب حق لا تستقيم الأمور إلا بإرجاعه إلى أهله الحقيقين..

فليست القضية هي مجرد طلب شيء معلق في الهواء يناله هذا تارة، ثم يناله ذاك أخرى، حين يجد أي منهم وسائل الوصول إليه..

هـ: يلاحظ: أنه «عليه السلام» لم يقل: «وطلب حقنا»، بل قال: «والطلب بحقنا». ربم الأن مقام الإمامة والنبوة وإن كان يضطلع به شخص بعينه، لكن مفاعيله وآثاره تعود للأمة بالدرجة الأولى..

وكأنه «عليه السلام» يريد أن يقول: إن حقهم الثابت بالإمامة بنص النبي لا يستطيع أحد محوه، واغتصابه، بحيث ينتقل عنهم إلى غيرهم، فإن الإمامة والنص الإلهي كالنبوة لا تنتفي عن الإمام والنبي بفعل الطاغوت، بل النبي يبقى نبياً، والإمام يبقى إماماً للأمة على الحقيقة مها جرى عليه، بل غاية ما يستطيعه الظالمون والمعتدون هو منع الناس من الأخذ من النبي والإمام، أو منع الإمام والنبي من الوصول إلى الناس.

ولأجل ذلك يقول النبي «صلى الله عليه وآله» لعلي «عليه السلام»، وحمزة وعبيدة في بعض حروبه مع المشركين: «فاطلبوا بحقكم الذي جعله الله لكم»(١).

\_

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج١٩ ص٢٢٥ و ٢٥٤ وشجرة طوبي ج٢ ص٢٧٤ وتفسير القمي

والمرادبه: حق الحرية في الإعتقاد، وعدم الإكراه في الدين، وما يناسب هذه المعانى.

وخلاصة الأمر: أن منصب الإمامة والنبوة باقٍ على حاله. لأنه لا يتغير إلا بقرار إلهي، بسلبه عمن أعطاه الله إياه، وهذا لا يكون بحال..

وهذا يجعلنا نعرف أن الطلب بالحق معناه: أن يجعل ثبوت هذا الحق لأهل البيت وسيلة لرفع العدوان الذي يهارسه الظالم على الناس، بمنعهم من الاستفادة من إمامة الإمام، والمنع من ممارسة الحصار على الإمام ومنعه من الوصول للناس، والقيام بها يقتضيه مقام الإمامة فيهم.

ولو قال «عليه السلام»: «طلب حقنا»، لقيل له: إذا كان حقكم قد سلب، فلهاذا يطلب منا إعادته لكم؟!

و: يلاحظ: أنه «عليه السلام» قال: «بحقنا»، ولم يقل: بحقي. ربها ليشير إلى أنه لا يتحدث عن حق الإمامة الثابت للى أنه لا يتحدث عن حق الإمامة الثابت للميع الأئمة، وإن كانت آثاره ومفاعيله تعني الأمة بأسرها، وكل ما في هذا العالم مما يحتاج إلى رعاية.

## خير خلق الله:

وقد قال قيس بن مسهر الصيداوي للناس من أعلى القصر: «إنَّ هذَا الحُسَينَ بنَ عَلِيٍّ خَيرُ خَلقِ الله، ابنُ فاطِمَةَ بِنتِ رَسولِ الله».

ج ا ص۲۲۶ ومجمع البیان (تفسیر) ج ٤ ص ٤٤٠ والبرهان (تفسیر) ج۲ ص ۲۵۶ ونور الثقلین (تفسیر) ج۲ ص ۱۳۰

والسؤال هو: هل قوله: «خَيرُ خَلقِ اللهِ» وصف للحسين «عليه السلام»، أو هو وصف لعلي «عليه السلام».

#### ونجيب:

إننا وإن كنا نستظهر أن كلمة «خير» خبر لكلمة «إنَّ» فهي إخبار عن حال الحسين «عليه السلام»، وأنه خير خلق الله في زمانه «عليه السلام».

## غير أننا نقول:

سواء أكانت كلمة «خير» تصف علياً «عليه السلام» بأنه خير خلق الله، أو تصف الحسين «عليه السلام» بذلك، فإن كلا الأمرين لا بد أن يحرق قلب ابن زياد، وحزبه، وأعوانه، وزبانيته، كأشد ما يكون..

كما أن صدور هذه الكلمة من قيس بن مسهر يشير إلى أن هذا الأمر كان شائعاً في الناس، ولا مجال لإنكاره..

## أردت أن أريحه:

وتقدم: أن عبد الملك بن عمير اللخمي حين رأى قيس بن مسهر بعد أن ألقي من أعلى القصر قد بقي فيه رمق الحياة، بادر إليه فذبحه. فلما عيب عليه ذلك قال: «إنَّما أرَدتُ أن أُريحَهُ»..

#### ونحن نشير هنا إلى نقطتين:

أو لاهما: قال الطبري:

«قال هشام: حدثنا أبو بكر بن عياش، عمن أخبره، قال: والله، ما هو عبد الملك بن عمير الذي قام إليه فذبحه، ولكنه قام إليه رجل جعد طوال،

يشبه عبد الملك بن عمير»(١).

ويبدو: أن شدة قبح هذا الفعل قد أحرج محبي عبد الملك بن عمير، فحاولوا إبعاد التهمة فيه.

## غير أننا نقول:

إنه سواء أكان فاعل هذا العمل الإجرامي القبيح هو عبد الملك بن عمير أو غيره، فإن ذلك لا يغير من قبح سكوت الناس عن فاعل ذلك..

الثانية: إن هذا يشبه ما يزعمه بعض الناس في أيامنا هذه من أنه لا مانع من تجويز قتل المريض الذي بلغ حد الموت السريري، ويئس الأطباء من شفائه. وكذلك ما يسمونه بـ «الموت الرحيم» حيث يجيزون قتل من يتعرض لآلام هائلة لكي يريحوه منها..

وهم يغفلون عن أن الحياة حق لا يجوز التعدي عليه من أحد، ويأس الأطباء من حياة شخص لا يبيح لهم الإجهاز عليه بأي عنوان كان، وفي أي ظروف كانت.

وكم رأينا من أناس أعلن أطباؤهم أنهم يائسون منهم، وأنهم في حالة موت سريري، ثم شافاهم الله بدعوة صالحة من بعض المؤمنين..

# هل استشهد قيس في كربلاء؟!:

قال في المناقب \_ كما نقله عنه المجلسي \_: إن قيساً قد حمل رسالة الإمام

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٩٨ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٣٠٠ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٧٩.

الحسين «عليه السلام» من كربلاء إلى سليمان بن صرد، والمسيب بن نجبة، ورفاعة بن شداد وغيرهم (١).

وهذا الكلام لا يصح، فإن قيساً قد استشهد في الكوفة قبل وصول الإمام الحسين «عليه السلام» بأيام كثيرة. ولذلك قال التستري عن هذا النص: وهو كها ترى!!

## ميثم التهار: سجن وشهادة:

دلت النصوص على أن ميثم التمار «رضوان الله تعالى عليه» قد سجن في نفس الفترة التي سجن فيها المختار، أي بعد استشهاد مسلم بن عقيل مباشرة.

## قال الشيخ المفيد «رحمه الله»:

كان مِيثَم التهار عبداً لامرأة مِن بني أسد، فاشتراه أمير المؤمنين «عليه السلام» منها وأعتقه، فقال: ما اسمُك ؟!

قال: سالم.

فقال «عليه السلام»: أُخبَرَني رسول الله «صلى الله عليه وآله» أنّ اسمك الذي سمّاك به أبوك في العجم «ميثم».

قال: صدَقَ اللهُ ورسوله، وصدق أمير المؤمنين. والله إنّه لأسمي.

(۱) بحار الأنوار ج٤٤ ص٣٨١ و ٣٨٢ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٣٢ وراجع: قاموس الرجال ج٨ ص٥٥٠ والفتوح لابن أعثم ج٥ ص٨١ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢٣٤.

قال: فارجِعْ إلى اسمك الذي سمّاك به رسول الله «صلى الله عليه وآله» ودَعْ سالماً.

فرجع إلى «ميثم»، واكتنى بأبي سالم.

فقال له علي «عليه السلام» ذات يوم: إِنَّك تُؤخَذ بعدي فتُصلَب وتُطعَن بحربة، فإذا كان اليوم الثالث ابتدر منخراك و فمك دماً فيخضِّب لحيتك، فانتظر ذلك الخضاب.

وتصلب على باب دار عمرو بن حريث، عاشر عشرة أنت أقصرهم خشبة، وأقربهم من المطهرة، وامض حتَّى أريك النخلة التي تصلب على جذعها...

فأراه إياها، فكان ميثم يأتيها فيصلي عندها ويقول: بوركت من نخلة، لك خلقتُ، ولي غذيتِ. ولم يزل يتعاهدها حتى قطعت، وحتى عرف الموضع الذي يصلب عليها بالكوفة.

قال: وكان يلقى عمرو بن حريث، فيقول: إني مجاورك، فأحسن جواري.

فيقول له عمرو: أتريد أن تشتري دار ابن مسعود، أو دار ابن حكيم؟ وهو لا يعلم ما يريد.

وحج في السنة التي قتل فيها، فدخل على أم سلمة «رضي الله عنها»، فقالت: من أنت؟

قال: أنا ميثم.

قالت: والله لربها سمعت رسول الله «صلى الله عليه وآله» يذكرك ويوصى بك علياً في جوف الليل.

فسألها عن الحسين «عليه السلام».

فقالت: هو في حائط له.

قال: أخبريه أنني قد أحببت السلام عليه، ونحن ملتقون عند رب العالمين إن شاء الله.

فدعت بطيب وطيبت لحيته (١)، وقالت: أما إنها ستخضب بدم.

فقدم الكوفة، فأخذه عبيد الله بن زياد، فأدخل عليه، فقيل له: هذا كان من آثر الناس عند على «عليه السلام».

قال: ويحكم هذا الأعجمي؟

قيل له: نعم.

قال له عبيدالله: أين ربك؟

قال: بالمرصاد لكل ظالم، وأنت أحد الظلمة.

قال: إنك على عجمتك لتبلغ الذي تريد، أخبرني ما أخبرك صاحبك أنى فاعل بك.

قال: أخبرني أنك تصلبني عاشر عشرة، أنا أقصرهم خشبة، وأقربهم إلى المطهرة.

قال: لنخالفنه.

قال: كيف تخالفه؟ فوالله ما أخبر إلا عن النبي «صلى الله عليه وآله»، عن جبرئيل، عن الله تعالى، فكيف تخالف هؤلاء؟

ولقد عرفت الموضع الذي اصلب فيه، وأين هو من الكوفة، وأنا أول

(١) أي أنها أمرت جاريتها ففعلت ذلك كها ذكرته رواية أخرى.

خلق الله ألجم في الإسلام.

فحبسه، وحبس معه المختار بن أبي عبيد، فقال له ميثم: إنك تفلت، وتخرج ثائراً بدم الحسين «عليه السلام»، فتقتل هذا الذي يقتلنا.

فلم دعا عبيد الله بالمختار ليقتله طلع بريد بكتاب يزيد إلى عبيد الله يأمره بتخلية سبيله، فخلاه، وأمر بميثم أن يصلب.

فأخرج، فقال له رجل لقيه: ما كان أغناك عن هذا يا ميثم؟

فتبسم وقال وهو يومئ إلى النخلة: لها خلقتُ، ولي غذيت.

فلما رفع على الخشبة اجتمع الناس حوله على باب عمرو بن حريث.

قال عمرو: قد كان والله يقول: إني مجاورك.

فلم صلب أمر جاريته بكنس تحت خشبته، ورشه، وتجمره، فجعل ميثم يحدث بفضائل بني هاشم.

فقيل لابن زياد: قد فضحكم هذا العبد.

فقال: ألجموه.

وكان أول خلق الله ألجم في الإسلام.

وكان قتل ميثم «رحمه الله» قبل قدوم الحسين بن على «عليهما السلام» العراق بعشرة أيام، فلم كان اليوم الثالث من صلبه طعن ميثم بالحربة، فكبر، ثم انبعث في آخر النهار فمه وأنفه دماً<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإرشاد ج١ ص٣٢٣ وبحار الأنوار ج٤٢ ص١٢٤ وقاموس الرجال ج١٠ ص٥١٥ وإعلام الورى ج١ ص٤١. والغارات للثقفي ج٢ ص٧٩٦ والكني

ويذكر عن رشيد الهجري أنه جرى له ما يقرب مما ذكر لميثم التهار. ونقول:

إننا لا نريد هنا أن نتوسع في بيان الأحداث التي ترتبط بميثم التهار، بل سوف نقتصر على ذكر ما يرتبط بها جرى في الكوفة لمسلم بن عقيل، والإجراءات الظالمة التي اتخذها، والجرائم التي ارتكبها ابن زياد في حق أهل الإيهان، ولو لمجرد توهمه وجود ارتباط لهم مع قيام مسلم، ومسير الحسين «عليه السلام» إلى الكوفة..

وسنذكر هنا سجن ميثم التهار، ثم استشهاده مقتصرين على النص الذي ذكرناه آنفاً، مع إضافة إيضاحات نشعر بضر ورة لفت النظر إليها، فنقول:

## الغيب في حياة ميثم:

1 \_ إن ملاحظة الرواية المتقدمة وسواها يعطي: أن ميثم التهار كان يعيش في جو مملوء بالدلائل والإخبارات الغيبية التي تؤكد يقينه، وتزيد من صلابته في دينه، وترسخ تعلقه بالحق وأهل الحق.

وقد بدأت هذه الغيوب تنهال عليه منذ أعتقه أمير المؤمنين «عليه السلام»، ثم أخبره عن اسمه الحقيقي، مروراً بها قالته له أم سلمة، وانتهاء بتفاصيل ما جرى عليه حين استشهاده.

ولأجل ذلك نرى أن مسيرته هي مسيرة الصبر، والتحمل، وقبول التحدي

والألقاب ج٣ ص٢١٧ والإصابة ج٦ ص٢٤٩ وتاريخ الكوفة ص٣٣٧ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج٨ ص١٥٨.

مهم كان صعباً ومكلفاً..

 ٢ ـ ولولا أن أمير المؤمنين «عليه السلام»، وكذلك النبى الأعظم «صلى الله عليه وآله» والحسنين «صلوات الله وسلامه عليهما» رأوا فيه الأهلية لتلقى هذه الأمور، ومشاهدة هذه الأحوال، واستيعاب الدروس والعبر منها، لما أطلعوه على هذا الكم الكبير من الأخبار الغيبية، والأسرار الخفية.

وتأثير أمثال ميثم في مختلف شرائح المجتمع الإسلامي، وفي تكوين الإيمان وبلورته سيكون في العادة عظيماً وجسيماً على صعيد ترسيخ معنى الإمامة في الوجدان العام، وجلاء كل غشاوة، ودحض كل شبهة يسعى أهل الأهواء إلى إلحاقها بها.

## هل حج ميثم سنة وفاته؟!:

وتقدم عن المفيد «رحمه الله» قوله عن ميثم: «وحج في السنة التي قتل فيها». ولكن هذا لا يستقيم:

أولاً: إن هذا يعني: أن عودته إلى العراق قد كانت بعد انقضاء أيام الحج، ويحتاج قطع المسافة بين مكة والعراق إلى أكثر من أسبوعين. ولا بد أن تضاف إليها عدة أيام حبس فيها هو والمختار في موضع واحد، ثم يضاف إليها أيام أخرى .. ثلاثة أو أربعة قد صلب فيها، وحدَّث الناس بالعجائب، ثم قطع لسانه، ومات.. فإن هذا كله يقتضي أن تكون شهادته بعد عاشوراء، أو حينها على أقل تقدير.

ثانياً: إن المفيد نفسه يصرح في آخر كلامه: بأن استشهاد ميثم كان قبل

قدوم الحسين «عليه السلام» العراق بعشرة أيام (١). أي في حدود العشرين من ذي الحجة.

وفي نص آخر: «وشهادته قبل يوم عاشوراء بعشرين يوماً، أو عشرة أيام»(٢). فكيف يكون قد حج في تلك السنة، ثم قتل في الكوفة في العراق بعد أسبوع واحد من انقضاء حجه في مكة؟! وهل يمكن قطع المسافة بين مكة والكوفة في مدة أسبوع؟!

بل إن ما ذكرناه أولاً يأبى أن يكون «رحمه الله» قد استشهد في أول شهر المحرم، أو آخر ذي الحجة، لأن الوقت لا يتسع للأحداث التي جرت له في هذه الفترة.

ثالثاً: إن حمزة ابن ميثم يقول: «خرج أبي إلى العمرة»(٣). وذلك يدل

(۱) الإرشاد ج ۱ ص ۳۲ و و بحار الأنوار ج ۱ ٤ ص ۳۲ و و ۲ ۲ ص ۱ ۲ و و العوالم، الإمام الحسين ج ۱۷ ص ۳۳ و و و اموس الرجال ج ۱۰ ص ۳۱ و و اعلام الورى ج ۱ ص ۳۵ و تنقيح المقال ج ۳ ص ۲۲ ۲. و الغارات للثقفي ج ۲ ص ۷۹۷ و ۳۳ و مستدرك سفينة البحار ج ۹ ص ۳۳ و و ۳۳ و مستدرك سفينة البحار ج ۹ ص ۳۳ و و شرح نهج البلاغة للمعتزلي ج ۲ ص ۲۹ و الكنى و الألقاب ج ۳ ص ۲۱۸ و الإصابة ج ۱ ص ۲۰ و الأعلام للزركلي ج ۷ ص ۳۳ و تاريخ الكوفة ص ۳۳ و شرح إحقاق الحق (الملحقات) ج ۸ ص ۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) مستدركات علم رجال الحديث ج٨ ص٤٤.

<sup>(</sup>٣) إختيار معرفة الرجال (رجال الكشي) ج١ ص٢٩٤ وبحار الأنوار ج٢٦ ص١٢٨

على أن مراد المفيد «رحمه الله» بكلمة «حج» أنه قصد الأماكن الشريفة التي يحج الناس إليها لأجل العمرة.

# المختار وميثم في سجن واحد:

وتقدم قول المفيد «رحمه الله»: «فحبسه، وحبس معه المختار بن أبي عبيد». فقد يقال: إن هذه العبارة تدل على أن حبسها قد بدأ في وقت واحد. وقد حبس المختار قبل قتل مسلم.

### غير أننا نقول:

أولاً: تقدم: أن حبس المختار قد حصل بعد استشهاد مسلم، وأنه لم يكن في الكوفة عند قيام مسلم. وإنها جاءها بعد انقضاء أمره، فنزل تحت راية عمرو بن حريث، وشهد له عمرو بن حريث بذلك لدى ابن زياد، فضربه بالقضيب، فشتر عينه، ثم أمر به إلى السجن.

فقول من يقول: إن المختار سجن حين انتقل مسلم من داره إلى دار هاني بن عروة. يبقى بلا شاهد.

ثانياً: إن العبارة التي ذكرها الشيخ المفيد لا تدل على أنها قد حبسا في وقت واحد، غاية ما هناك أن يدعى أنها تدل على أن ميثهاً كان في ذلك الحبس، ثم أضيف إليه المختار، فصارا معاً في حبس واحد..

وحينئذٍ أخبره ميثم بأنه هو سيقتل، أما المختار فيخرج من الحبس

وقاموس الرجال ج١٠ ص٠١ ومستدرك سفينة البحار ج٩ ص٣٣١.

سالماً، ويكون هو الذي يقتل ابن زياد ويأخذ بثأر الحسين «عليه السلام» ويطأ بقدميه على وجنتيه (١).

وهذا ما حصل بالفعل، فإن ميثماً استشهد، وبقي المختار في السجن إلى أن جاء كتاب يزيد لابن زياد يأمره بإطلاق سراحه..

ولكن هل أضيف المختار إلى ميثم في سجنه بعد يوم أو بعد أسبوع أو أكثر أو أقل؟!

إن هذا لا تدل عليه العبارة.

### عاشر عشرة:

وقد ذكرت الروايات: أن ميثماً «رحمه الله» كان عاشر عشرة صلبوا في نفس الوقت والمكان..

وهذا يدل على أن ابن زياد كان يستعمل البطش بأقبح صوره، وأشدها رعباً، فهو يقتل الناس ويصلبهم جماعات، ويسجن طوائف من الناس تعد بالألوف الكثيرة لمجرد توجسه خيفة منهم، كها أنه يحبس على الظنة، ويقتل على التهمة.

فكيف يمكن للإنسان العادي أن يشعر بالأمن في ظل حكم كهذا، وحكام هذه أساليبهم، وتلك هي طبائعهم؟!

(۱) بحار الأنوار ج ٤٥ ص ٣٥٣ وذوب النضار ص ٦٩ والعوالم، الإمام الحسين ج ١٧ ص ٦٧٢ ومستدركات علم رجال الحديث ج ٧ ص ٣٨٤.

# ما علمتك إلا قواماً:

وتتأكد هذه المعاني، حين نرى عمرو بن حريث يذكر أنه سمع مرات كثيرة من ميثم أنه سوف يجاوره، ثم يراه مصلوباً على خشبة على باب داره، فيرى صدق ميثم فيها أخبره بأم عينيه، ويلمس آثار هذا الخبر الغيبي بجوارحه، ثم يكون هو الذي يطلب من ابن زياد قطع لسانه حين رآه يخبر بفضائل أمير المؤمنين «عليه السلام»، زاعماً أنه يخشى من أن تتغير قلوب أهل الكوفة، فيخرجوا على ابن زياد(١).

والأوضح والأصرح من هذا دلالة ما رواه حمزة بن ميثم، من أن الذي جاء ليقتل ميثم \_ أشار إليه بالحربة وهو يقول: «أما والله لقد كنت ما علمتك إلا قواماً، ثم طعنه في خاصرته، فأجافه (أي بلغت الطعنة جوفه) ١٩٥٠.

فأي قلوب كانت لدى هؤلاء تدعوهم إلى ممارسة هذا الإجرام البشع والمريع في حق من يعرفون أنه قوام في الليالي لأجل عبادة ربه.

<sup>(</sup>١) إختيار معرفة الرجال (رجال الكشي) ص٨٥ ـ ٨٧ و (ط مؤسسة آل البيت لإحياء التراث سنة ١٤٠٤هـ) ج١ ص٢٩٨ وقاموس الرجال ج١٠ ص٣١٤. وراجع: روضة الواعظين ص٢٨٩ ومدينة المعاجز ج٣ ص١٤٤ وبحار الأنوار ج۲۲ ص۱۳۲ و ۱۳۳.

<sup>(</sup>٢) إختيار معرفة الرجال (رجال الكشي) ص٧٨ ـ ٨٠ و (ط مؤسسة آل البيت لإحياء التراث سنة ١٤٠٤هـ) ج١ ص٢٩٤ وبحار الأنوار ج٢٢ ص١٢٨ ومستدرك سفينة البحارج ٩ ص ٣٣١ وقاموس الرجال ج١٠ ص ٣١١.

كما أن ابن زياد نفسه \_ كما أخبر به ميثم نفسه مسبقاً \_ حين أي بميثم اليه، يقول له:

«أنت من هذه السبائية الخبيثة المحترقة التي قد يبست عليها جلودها، وأيم الله لأقطعن يدك ورجلك الخ..»(١).

حيث يبدو: أنه يقصد أن جلودهم يبست عليهم من كثرة الصوم والعبادة.

وقد تقدم معنا: أن جاسوس ابن زياد الذي كشف له مكان مسلم بن عقيل في بيت هاني قد استدل على تشيع مسلم بن عوسجة بكثرة صلاة ابن عوسجة في المسجد..

### رواية لا تستقيم:

وقد ذكر الكثي رواية تقول: إن علياً أمير المؤمنين «عليه السلام» أخبر ميثماً عن مقتله، فمها قاله له: «لتقطعن النخلة التي في الكناسة، فتشق أربع قطع. فتصلب أنت على ربعها. وحجر بن عدي على ربعها. ومحمد بن أكثم على ربعها. وخالد بن مسعود على ربعها».

ثم ذكرت الرواية: أنه «عليه السلام» كان يخرج إلى الكناسة وميثم معه، فيمر بالنخلة، فيقول: له: يا ميثم، إن لك ولها شأناً من الشأن.

«قال: فلمّا ولي عبيد الله بن زياد الكوفة ودخلها تعلّق عَلَمه بالنخلة

(۱) إختيار معرفة الرجال (رجال الكشي) ص٧٩ ـ ٨٧ و (ط مؤسسة آل البيت لإحياء التراث سنة ١٤٠٤هـ) ج١ ص٢٩٥ وقاموس الرجال ج١٠ ص٢٩١ وبحار الأنوار ج٢٢ ص١٢٩.

الَّتِي بِالكِناسة فتخرِّق، فتطيِّر من ذلك، فأمر بقطعها.

فاشتراها رجل من النجّارين فشقّها أربع قطع.

قال ميثم: فقلت لصالح ابني: فخذ مساراً من حديد فانقش عليه اسمى واسم أبي، ودقّه في بعض تلك الأجذاع».

وبعد ذكر ما جرى على ميثم وصلبه، تقول الرواية: «قال صالح: فمضيت بعد ذلك بأيّام، فإذا هو قد صلب على الربع الّذي كنت دققت فيه المسمار "(١).

### ونقول:

قال المحقق التستري «رحمه الله»: «إنّ حجراً قتل صبراً في مرج عذراء من دمشق سنة ٥١ في خلافة معاوية، وإمارة زياد على العراق، وقتل ميثم كان صلباً في الكوفة في سنة ٦٠ في خلافة يزيد وإمارة عبيد الله.

فإن أُريد بحجر فيه غير الكندي المعروف، فكيف أُهمل في التاريخ وفي كتب الرجال؟ وكذلك كيف أُهمل صاحباه «محمّد بن أكثم» و «خالد بن مسعود» في التاريخ والرجال»؟(٢).

ونقول:

<sup>(</sup>١) إختيار معرفة الرجال (رجال الكشي) ص٧٩ ـ ٨٧ و (ط مؤسسة آل البيت لإحياء التراث سنة ١٤٠٤هـ) ج١ ص٢٩٧ وقاموس الرجال ج١٠ ص٣١٣ وروضة الواعظين ص٢٨٨ ومدينة المعاجز ج٣ ص١٤٢ وبحار الأنوار ج٤٢ ص١٣١ ومستدركات علم رجال الحديث ج٦ ص٤٧٢.

<sup>(</sup>٢) قاموس الرجال ج١٠ ص٣١٧.

لاحظ ما يلي:

ألف: إن ميثم التهار كان عاشر عشرة صلبهم ابن زياد، ولم يستطع التاريخ أن يدون لنا أسهاء جميع من سفك ابن زياد دماءهم، فضلاً عن أن يعطي معلومات عن ظروفهم، وعن نشاطاتهم التي دفعت ابن زياد لارتكاب جرائم قتلهم.

والشاهد على ذلك: أن التاريخ لم يذكر لنا أسماء التسعة الذين صلبوا مع ميثم «رحمه الله»، سوى اسمين مجهولين وردا في هذه الرواية.

ب: بالنسبة لحجر بن عدي نقول:

إن ما ذكره المحقق التستري صحيح في نفسه، لكن احتمال خطأ الراوي في اسم شخص وارد في الرواية، أو تصحيف ذلك الاسم، أو تصحيف اسم أبيه من قبل النساخ لا يبرر رد الرواية بجميع مضامينها، لاسيها مع توافق تلك المضامين مع مضامين سائر الروايات..

# الباب السابع: النصائح.. والرحيل..

# الفصل الأول:

الحكام المتربصون بالحسين علية..

### بداية:

تشير الدلائل إلى أن حكام بني أمية كانوا يرون في الحسين «عليه السلام» عدواً لهم، وأنه يمثل خطراً عظيماً على حكمهم الذي أراد معاوية أن يمنحه فرصة بقاء، فكان هو نفسه أحد المعاول التي أسهمت في تقويضه.

وذلك من خلال الشرط الذي ورد في «صلحه» مع الإمام الحسن «عليه السلام»، حيث قرر وأقر بأن الأمر من بعده للحسن، ثم للحسين، معتمداً على ما كان يضمره من الإخلال بهذا الشرط من خلال النكث والنقض، والتنكر له من طرف واحد حين تواتيه الفرصة في مستقبل الأيام.

وهذا ما حصل فعلاً، فقد نكث عهده، وجعل يزيد ولياً لعهده، مع علمه بأن تنكره لهذا الشرط ونقضه من طرف واحد، وجعل ولده يزيداً ولياً لعهده، لا يمكن أن يعطي ليزيد شرعية، ولاسيها مع اشتهار يزيد بالموبقات والجرائم، التي أشار الحسين «عليه السلام» إليها حين أعلن أن يزيد فاسق فاجر، قاتل للنفس المحترمة، شارب للخمر، معلناً بالفسق، ومثل الحسين «عليه السلام» لا يبايع مثل يزيد، ولا يرضاه لهذا المنصب، فكيف إذا كان الله ورسوله قد حرماه من هذا الأمر. وصرح أبو يزيد بالذات في عهد مكتوب: بأن الأمر بعده للحسين نفسه.

فهل يمكن للحسين أن يعطي حقه لمثل يزيد، مع علمه بأن الله سبحانه

حرم أمثال يزيد من هذا الأمر؟!

### معاوية شريك مضارب:

ذكرنا في فصل سابق: أن معاوية كان يتظاهر بأنه لا يرغب بأن يقتل الحسين «عليه السلام» على يد يزيد بعده، وقد يفهم هذا المعنى من قوله: «لولا هواي في يزيد لأبصرت رشدي، وعرفت قصدي»(١).

وهو يفهم أيضاً من وصيته ليزيد، وتحذيره له من الإقدام على هذا الأمر بحق الحسين «عليه السلام»(٢).

ولكن ذكرنا: أن معاوية كان يلعب على الحبال المختلفة، ويضع الخطط، ويرصد المخارج لولده يزيد من أي ورطة يوقع نفسه بها، ويقدم له الحلول الجاهزة لجميع المشكلات، ومختلف الاحتمالات. فهو لم يكن يريد من يزيد أن يقتل الحسين «عليه السلام» بصورة علنية، ولكنه كان يريد منه أن يقتله بالأساليب الخفية، فإن لم يمكنه ذلك، فلا ضير في قتله على رؤوس الأشهاد.

أما تحذيره للحسين بصورة مستمرة من الصدام مع يزيد، فليس حباً

<sup>(</sup>۱) الفتوح لابن أعثم ج٤ ص٣٤٤ والبداية والنهاية ج٨ ص١٢٦ و (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٢٦ وشرح الأخبار ج٢ ص١٥٧ وتاريخ مدينة دمشق ج٥٥ ص١٢ و ما ٢٠٥ وأنساب الأشراف (نشر جمعية المستشرقين الألمانية) ج٥ ص٢٨ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص١٧٣.

<sup>(</sup>٢) راجع ما قدمناه في الجزء العاشر فصل: يزيد «لعنه الله» ولي عهد..

منه بالحسين، بل تخويفاً له «عليه السلام»، ولإضعاف عزيمته على التصدي ليزيد، وليخفف من هول جريمة قتله «عليه السلام» حين يرتكبها، حيث إنه بهذه الوصايا المعلنة يرمي بثقل الجريمة على عاتق الضحية، إمعاناً منه في الكيد، وتلذذاً بالظلم والعدوان.

وقصة سرجون، وكتاب معاوية بتولية عبيد الله بن زياد للكوفة يشهد على ما نقول.

فلا معنى لما يتوهمه البعض من أن معاوية كان ضحية تأثير العاطفة، وقد حاول أن يتلافى قتل الحسين «عليه السلام»، من خلال الوصايا التي كان يسديها ليزيد في أن لا يرتكب هذه الحماقة، بل يعامل الحسين بالرفق والعفو.

مع أن هذه الوصايا تشبه قول من يقول لمن يقتل أطفالاً بصورة بشعة أمام أعين أمهاتهم: لا تكن عابساً وأنت ترتكب جريمتك، بل ضع البسمة على شفتيك، فإن ذلك من الرفق بأمهات أولئك الأطفال الضحايا!!

### تفريق جهاعة المسلمين:

لقد حرص يزيد، وأعوانه من المجرمين والظلمة: أن يتهموا الحسين «عليه السلام» بأن حركته المباركة شق لعصا المسلمين. كما صرح به ابن زياد في الكوفة، في اتهاماته المتوالية لمسلم بن عقيل، ولاسيما حين جيء بمسلم إلى القصر، حيث قال له: «يا عاقٌ يا شاقٌ، خَرَجتَ عَلى إمامِك، وشَقَقتَ عَصَا المُسلِمينَ، وألقَحتَ الفِتنَةَ بَينَهُم»!(١).

<sup>(</sup>١) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٥٦ ومثير الأحزان ص٥٦ والملهوف لابن طاووس

كما أن يزيد نفسه قد كتب بهذه المعاني إلى ابن زياد حين ولاه الكوفة.

وهذه أيضاً هي التهمة التي وجهت للإمام الحسين «عليه السلام» من قبل الأمويين في محاولاتهم منع الحسين «عليه السلام» من الخروج من مكة إلى العراق، فقد نادوه قائلين: «يا حُسَينُ، ألا تَتَقِي اللهَ! تَحُرُجُ مِنَ الجَهاعَةِ وَتُفَرِّقُ بَينَ هذِهِ الأُمَّةِ»(١).

وقد قلنا فيها سبق: إن الذي لا يتقي الله، ويخرج من الجهاعة، ويفرق الأمة هو من يعتدي على إمامه، وينتزع منه مقامه الذي جعله الله ورسوله له، ويريد منه ومن الناس أن يكونوا راضين بهذا الفعل الشنيع، ومباركين له، ومن مقوية سلطانه.

على أن المراد من الجماعة التي يحرم الخروج منها: هو خصوص جماعة أهل الحق، وإن قلّوا، فقد روي عنه «صلى الله عليه وآله» أنه قال لرجل سأله عن جماعة أمته، فقال: «جماعة أمتى أهل الحق وإن قلّوا»(٢).

ص٣٥ ولواعج الأشجان ص٦٤ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢٠٧ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٥٧.

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٩ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٧٩ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٨٦ ومثير الأحزان ص٨٦ ولواعج الأشجان ص٤٧ والملهوف ص٣٥ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢١٩ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) المحاسن للبرقي ج١ ص٢٢٠ ومعاني الأخبار ص١٥٤ والأمالي للصدوق

وسئل علي «عليه السلام» عن الفرقة والجماعة، فقال: «وأما الفرقة فأهل الباطل وإن كثروا، وأما الجماعة فأهل الحق وإن قلوا»(١).

وفي نص آخر عن علي «عليه السلام»: «أما أهل الجماعة، فأنا ومن اتبعني وإن قلوا، وذلك الحق عن أمر الله وعن أمر رسوله. و [أما] أهل الفرقة [ف] المخالفون لي ولمن اتبعنى وإن كثروا»(٢).

وكل ما تقدم يفسر لنا الحديث عن الصادق «عليه السلام» الذي يقول: «من خلع جماعة المسلمين قدر شبر خلع ربقة الإيمان من عنقه» (٣).

ص ٤١٣ وتحف العقول ص ٤٨ وروضة الواعظين ص ٣٣٤ وبحار الأنوارج ٢ ص ١٥٦ وج ٢٧ ص ١٥٦ عن المصادر المتقدمة.

- (۱) تحف العقول ص۲۱۱ وبحار الأنوار ج۷۵ ص٤٩ عنه، وج٢ ص٢٦٦ عن جامع الأخبار ص١٥٥ ومشكاة الأنوار ص٢٦٥.
- (۲) الإحتجاج للطبرسي ج١ ص٢٤٦ وبحار الأنوار ج٣٣ ص٢٢١ و ٢٥٧ ومستدرك سفينة البحار ج٢ ص٩٢ وكنز العمال (ط مؤسسة الرسالة) ج١٦ ص١٨٤ وغاية المرام ج٢ ص٩٣ ودلائل الصدق ج٢ ص٣٠ وفلك النجاة لفتح الدين الحنفى ص٥٠.
- (٣) المحاسن للبرقي ج١ ص٨٥ ووسائل الشيعة (آل البيت) ج٨ ص٢٩٤ و (٣) المحاسن للبرقي ج١ ص٣٧٧ وج٩٨ (الإسلامية) ج٥ ص٧٧ وبحار الأنوار ج٢ ص٢٦٦ وج٧٢ ص٧٧ وج٥٨ ص١٣٠ عن المحاسن، والفوائد الحائرية ص٣٠٥ وعن الكافي ج١ ص٤٠٤.

(الربقة: حبل طويل فيه عرى تربط فيها البهائم).

وعن الإمام الصادق «عليه السلام» والإمام الكاظم «عليه السلام» قال: «ثلاث موبقات: نكث الصفقة، وترك السنة، وفراق الجاعة»(١).

وعن الإمام الصادق «عليه السلام»: «من خلع جماعة المسلمين قدر شبر خلع ربق الإسلام من عنقه، ومن نكث صفقة الإمام جاء إلى الله أجذم» (٢).

وعن النبي «صلى الله عليه وآله»: «ومن لقى الله ناكثاً بيعته لقيه وهو أجذم، ومن خرج من الجماعة قيد شبر متعمداً فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه» (٣).

وهناك الأحاديث التي تذكر: أن من مسؤوليات الإنسان المؤمن النصيحة لله ولرسوله، ولكتابه، وللأئمة في الدين، ولجماعة المسلمين(٤).

(۱) مسائل علي بن جعفر ص ٣٤٥ والمحاسن للبرقي ج١ ص٩٤ و ٢٢٠ وبحار الأنوار ج٢ ص ٢٦٦ وج٤٦ ص ١٨٥ وراجع ج٦٧ ص ٢٦٠ وراجع: الخصال للضدوق ص ٨٥ ومستدرك الوسائل ج١١ ص ٣٦٩ ومستدرك سفينة البحار ج٢ ص ٢٩٩ وج١ ص ٥١٣ و.

- (٢) المحاسن للبرقي ج١ ص٢١٩ والكافي ج١ ص٤٠٤ و ٤٠٥ وبحار الأنوار ج٢ ص٢٦٧ وج٢٧ ص٧٧ عنهما، ومرآة العقول ج٤ ص٣٣٣ و ٣٣٣.
- (٣) مجمع الزوائد ج٥ ص٢١٩ والسنة لابن أبي عاصم ص٤٨٦ والمعجم الكبير ج٠٢ ص٨٦ ومسند الشاميين ج٣ ص٢٦٠ والكامل لابن عدي ج٥ ص٨١١ وتاريخ مدينة دمشق ج١١ ص١٦١.
- (٤) المحلي لابن حزم ج٨ ص٤٤٠ ووسائل الشيعة (آل البيت) ج١٦ ص٣٨٢ و

وفي نص آخر ذكر النصيحة لأئمة المسلمين، واللزوم لجماعتهم (١).

(الإسلامية) ج١١ ص٥٩٥ والأمالي للطوسي ص٨٤ وبحار الأنوار ج٢٧ ص ٦٧ ومستدرك سفينة البحار ج١٠ ص٦٢ وروضة الواعظين ص٤٢٤ والمسند للشافعي ص٢٣٣ ومسند أحمد ج٤ ص١٠٢و ١٠٣ وسنن الدارمي ج٢ ص٢١١ وسنن أبي داود ج٢ ص٤٦٥ وسنن الترمذي ج٣ ص٢١٧ وسنن النسائي ج٧ ص١٥٧ ومجمع الزوائد ج١ ص٨٧ ومسند الحميدي ج٢ ص٣٦٩ والسنة لابن أبي عاصم ص٥٠٥ والسنن الكبرى للنسائي ج٤ ص٤٣٢ و ٤٣٣ وج٥ ص٢٢٩ وكتاب الأربعين للنسوي ص٧٦ ومسند أبي يعلى ج١٦ ص١٠٠ وصحيح ابن حبان ج١٠ ص٢٣٦ والمعجم الأوسط ج٤ ص١٢٢ والمعجم الكبير ج٢ ص٥٥ و ٥٣ و ٥٤ ومسند الشهاب ج١ ص٤٤ و ٥٥ وشعب الإيمان ج٤ ص٣٢٣ وج٦ ص٢٦ وكنز العمال (ط مؤسسة الرسالة) ج٣ ص٤١٢ و ٧٩١ والكامل لابن عدي ج٢ ص٤١٢ وعلل الدارقطنی ج۱۰ ص۱۱۸ وتاریخ مدینة دمشق ج۹ ص۳۰۷ وج۱۱ ص۵۶ وج ٢٥ ص٢٦ وج ٢٩ ص ٣٤٠ وربيع الأبرار ج٥ ص٢٦٧ المستطرف للأبشيهي ج١ ص١٤٢ والشفا للقاضي عياض ج٢ ص٣٢ وسبل الهدى والرشادج ٩ ص٣٢٦ وج١١ ص٤٣٤.

(۱) بحار الأنوار ج۲۷ ص ۱۸۸ و ۲۹ وج۲ ص ۱٤۸ وج۲۱ ص ۱۳۸ وج۷۷ ص ۱۳ وص ۱۳۸ وج۷۷ ص ۱۳۰ وج۷۷ ص ۱۳۰ وج۷۷ ص ۱۳۰ و ۹۷۰ و ۱۳۸ و ۱۳

ونختم كلامنا هنا بها رواه الكليني «رحمه الله»، حيث قال:

محمد بن الحسن، عن بعض أصحابنا، عن علي بن الحكم، عن الحكم بن مسكين، عن رجل من قريش من أهل مكة، قال: قال سفيان الثوري: اذهب بنا إلى جعفر بن محمد.

قال: فذهبت معه إليه، فو جدناه قد ركب دابته، فقال له سفيان: يا أبا عبد الله، حدثنا بحديث خطبة رسول الله «صلى الله عليه وآله» في مسجد الخيف.

قال: دعني حتى أذهب في حاجتي، فإني قد ركبت، فإذا جئت حدثتك. فقال: أسألك بقرابتك من رسول الله «صلى الله عليه وآله» لما حدثتني. قال: فنزل.

فقال: مرلي بدواة وقرطاس حتى أثبته.

فدعا به ، ثم قال : اكتب:

### بسم الله الرحمن الرحيم

خطبة رسول الله «صلى الله عليه وآله» في مسجد الخيف:

و (ط جماعة المدرسين سنة ١٤٠٣هـ) ص١٥٠ وتحف العقول ص٣٤ والأمالي للمفيد ص١٨٧ ومرآة العقول ج٤ ص٢٣٤ و ٣٢٧ ومستدرك سفينة البحار ج١ ص١٦٥ وج٣ ص٨٣٨ ومجمع الزوائد ج١٠ ص١٤٧ والمعجم الأوسط ج٧ ص٢٠٧ والترغيب والترهيب للمنذري ج٤ ص١٧٩ وتفسير القمي ج٢ ص٧٤٤ والبرهان (تفسير) ج٥ ص٥٨٧ ونور الثقلين (تفسير) ج٥ ص٥٩٠ وكنز الدقائق (تفسير) ج٤ ص٠٩٨.

(نضر الله عبداً سمع مقالتي فوعاها، وبلغها من لم تبلغه.

يا أيها الناس ليبلغ الشاهد الغائب، فرب حامل فقه ليس بفقيه، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه..

ثلاث لا يغل عليهن قلب امرئ مسلم: إخلاص العمل لله، والنصيحة لأئمة المسلمين، واللزوم لجماعتهم، فإن دعوتهم محيطة من ورائهم..

المؤمنون إخوة تتكافأ دماؤهم، وهم يد على من سواهم، يسعى بذمتهم أدناهم).

فكتبه، ثم عرضه عليه، وركب أبو عبد الله «عليه السلام».

وجئت أنا وسفيان، فلم كنا في بعض الطريق، فقال لي: كم أنت حتى أنظر في هذا الحديث.

فقلت له: قد والله ألزم أبو عبد الله «عليه السلام» رقبتك شيئاً لا يذهب من رقبتك أبداً.

فقال: وأي شيء ذلك؟

فقلت له: ثلاث لا يغل عليهن قلب امرئ مسلم: إخلاص العمل لله قد عرفناه، والنصيحة لأئمة المسلمين، من هؤلاء الأئمة الذين يجب علينا نصيحتهم؟ معاوية بن أبي سفيان، ويزيد بن معاوية، ومروان بن الحكم، وكل من لا تجوز شهادته عندنا، ولا تجوز الصلاة خلفهم؟!

وقوله: واللزوم لجماعتهم، فأي الجماعة؟ مرجئ يقول: من لم يصل، ولم يصم، ولم يغتسل من جنابة، وهدم الكعبة، ونكح أمه فهو على إيهان جبرئيل وميكائيل؟

أو قدري يقول: لا يكون ما شاء الله عز وجل، ويكون ما شاء إبليس؟ أو حروري يبرأ من علي بن أبي طالب، وشهد عليه بالكفر؟

أو جهمي يقول: إنها هي معرفة الله وحده، ليس الإيهان شيء غيرها؟ قال: ويحك وأي شيء يقولون؟

فقلت: يقولون: إن علي بن أبي طالب والله الإمام الذي يجب علينا نصيحته، ولزوم جماعتهم أهل بيته.

قال: فأخذ الكتاب، فخرقه ثم قال: لا تخبر بها أحداً(١).

### ونقول:

لاحظ الأمور التالية:

1 ـ لقد كان سفيان الثوري يتظاهر بالتقوى وبالزهد بالدنيا، ويلبس الثياب الخشنة، وكانت له مع الإمام الصادق «عليه السلام» مساجلات انتهت دائماً بخيبة سفيان، وفضح أمره، وإظهار فهمه الخاطئ لحقائق الدين، وجهله بدلالات النصوص القرآنية، والنبوية، وعدم وقوفه على الحيثيات الموضوعية، التي اكتنفت تلك النصوص حين حصولها، أو حين صدورها.

فلا بأس بمراجعة جانب من هذه المساجلات في المجلد الخامس من كتاب قاموس الرجال ص ١٣١.

(۱) بحار الأنوار ج۲۷ ص٦٩ و ۷۰ والكافي (الأصول) ج١ ص٢٠٩ و ٤٠٤. ووسائل الشيعة (آل البيت) ج٢٧ ص٨٩ وج٢٩ ص٧٦ و (الإسلامية) ج٨٨ ص٣٣ وج٩١ ص٥٦. Y \_ إن الإمام قد فضح سفيان الثوري حين اعترض عليه «عليه السلام» في أمر لباسه، الذي كان ثياباً حساناً.. فبين له «عليه السلام» خطأه، ثم رفع «عليه السلام» ثيابه الحسان تلك، وجذب يد سفيان ووضعها على الثوب الذي كان يلامس جلده، فكان غليظاً وخشناً، فقال: هذا ألبسه لنفسى وما رأيته للناس.

ثم جذب «عليه السلام» ثوباً على سفيان أعلاه غليظ خشن، وداخل ذلك الثوب لين وقال: لبستَ هذا الأعلى للناس، ولبستَ هذا لنفسك، سترها [تسرها](١).

" \_ رأينا: أن سفيان لم يراع فروض الأدب مع الإمام الصادق «عليه السلام»، فإنه بالرغم من أنه حين جاءه وجده قد ركب دابته ليذهب في حاجة له، بادر إلى الطلب منه أن يحدثه بخطبة النبي في مسجد الخيف. فاعتذر «عليه السلام» له بأنه راكب دابته يريد حاجة له، ثم طلب منه أن يدعه يذهب في حاجته، فإذا جاء حدثه.

ولكن الثوري أصر على الإمام إلى حد إحراجه بالقسم عليه بقرابته من

<sup>(</sup>۱) الكافي ج٦ ص٤٤١ وراجع ج٥ ص٥٥ والكشي ص٢٩٢ ـ ٢٩٧ وروضة المتقين ج٧ ص٣١٥ وهداية الأمة ج٢ ص٢١٦ ووسائل الشيعة (آل البيت) ج٥ ص٢٠ و (الإسلامية) ج٣ ص٥١٥ ومدينة المعاجز ج٦ ص٣٦ وبحار الأنوار ج٧٤ ص٣٦٠ ومرآة العقول ج٢٢ ص٣١٧ والبرهان (تفسير) ج٢ ص٣٤٠ ونور الثقلين (تفسير) ج٢ ص٢١ وكنز الدقائق (تفسير) ج٥ ص٧٢٠.

رسول الله «صلى الله عليه وآله»..

مع أن ما طلبه من الإمام أن يحدثه به ليس أمراً يوجب تأخيره لساعة أو يوم ضرراً، أو يعرضه إلى خطر..

٤ ـ اللافت: أن سفيان قد خرق الكتاب الذي كان يعلم أنه من كلام النبي «صلى الله عليه وآله»، لا من كلام الإمام الصادق «عليه السلام» وكان الإمام «عليه السلام» مجرد ناقل!!

ولم يكن الإمام «عليه السلام» هو الذي بادر إلى رواية هذا الحديث لسفيان، بل كان سفيان نفسه هو الذي طلبه منه، وأحرج الإمام الصادق بإصر اره عليه بطريقة غير لائقة..

فإذا كان الإمام صادقاً في كل ما يقول ويفعل، ولا يرتاب أحد في الأمة بهذه الحقيقة، فإن تخريق ذلك الكتاب يصبح تخريقاً لكلام رسول الله «صلى الله عليه وآله»، ورفضاً لمضمونه، واستخفافاً بالرسول، بل هو استخفاف بالله تبارك وتعالى. لأن الرسول «صلى الله عليه وآله» لا ينطق عن الهوى. كما هو صريح القرآن.

• ـ لقد كان بإمكان سفيان أن يحتفظ بحديث رسول الله «صلى الله عليه وآله»، ويغض الطرف عن التفسيرات التي ذكرها له رفيقه القرشي.. أو أن يناقش صحتها.

ولكنه لم يفعل ذلك، فهل خشي من أنه حين يروي هذا الحديث للناس، قد يعرف الناس أن الإمام الصادق «عليه السلام» وأهل البيت يفسرونه بها ذكره القرشي له، فإنهم سوف يأخذون بكلام الصادق وأهل

البيت «عليهم السلام»، ولا يلتفتون إلى كلام الثوري وأضرابه.

7 ـ إن تخريق الثوري للكتاب قد أكد ما ذكره ذلك القرشي من أن الثوري ملزم بمضمون هذا الحديث، وتخريق الكتاب على سبيل الإنكار لمضمونه يجعل الثوري خارج دائرة الإسلام، لأن الحديث يقول:

ثلاث لا يغل عليهن قلب امرئ مسلم، وهي:

ألف: إخلاص العمل لله، حيث تبين أن عمل الثوري لم يكن خالصاً لله.

ب: النصيحة لأئمة المسلمين، فإذا كان المراد بأئمة المسلمين هم على وأهل البيت الطاهرون «عليهم السلام»، لا يزيد ولامعاوية، ومروان وأضرابهم، فإن الثوري ليس ناصحاً لهؤلاء الأئمة الطاهرين، بل هو ناصح لأعدائهم.

ج: إذا كان اللزوم لجماعتهم، لا يشمل المرجي، والخارجي، والقدري، والجهمي، إذ لا يمكن أن يأمر الرسول «صلى الله عليه وآله» بلزوم جماعة هؤلاء الذين يقولون بهذه المقولات الباطلة. بل المراد: هو لزوم جماعة أهل بيت على بن أبي طالب دون سواه.

وهذا كله ما لا يرضى سفيان أن يلتزم ويقرَّ به. فيكون قد خرج بذلك عن دائرة الإيمان، كما قاله له رفيقه القرشي.

### رسائل يزيد لأهل الهدينة وابن عباس:

١ ـ ذكر ابن أعثم: أن كتاب يزيد بن معاوية قد أقبل من الشام إلى أهل المدينة على البريد: من قريش وغيرهم من بني هاشم، وفيه هذه الأبيات.
 (ثم ذكر الأبيات الآتية، مع اختلاف في بعض الكلمات)، ثم قال:

فَنَظَرَ أَهلُ المَدينَةِ إلى هذِهِ الأَبياتِ، ثُمَّ وَجَهوا بِها وبِالكِتابِ إلى الحُسَينِ بنِ عَلِيٍّ «عليه السلام»، فَلَمَّا نَظرَ فيهِ عَلِمَ أَنَّهُ كِتابُ يَزيدَ بنِ مُعاوِيَةَ.

فَكَتَبَ الْحُسَينُ «عليه السلام» الجَوابَ:

# بِسمِ اللهِ الرَّحنِ الرَّحيمِ

﴿ وَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقُلْ لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مِمَّا تَعْمَلُون ﴾ (١). وَالسَّلامُ (٢).

٢ ـ كَتَبَ يَزِيدُ بنُ مُعاوِيَةَ إلى عَبدِ اللهِ بنِ عَبّاسٍ يُخبِرُهُ بِخُروجِ الحُسَينِ «عليه السلام» إلى مَكَّة: ونَحسَبُهُ جاءَهُ رِجالٌ مِن أهلِ هذَا المَشرِقِ فَمَنّوهُ الجلافَة، وعِندَكَ مِنهُم خِبرَةٌ وتَجرِبَةٌ، فَإِن كَانَ فَعَلَ فَقَد قَطَعَ واشِجَ القَرابَةِ، وأنتَ كَبيرُ أهلِ بَيتِكَ وَالمنظورُ إلَيهِ، فَاكَفُفهُ عَنِ السَّعي فِي الفُرقَةِ.

وكَتَبَ بِهِذِهِ الأَبياتِ إلَيهِ وإلى مَن بِمَكَّةَ وَالمَدينَةِ مِن قُريشٍ:

عَلَى عُذَافِرَةٍ فِي سَيرِها قُحَمُ بَيني وبَينَ حُسَين اللهُ وَالرَّحِمُ عَهدَ الإلهِ وما تُوفى بِهِ الذِّمَمُ أُمُّ لَعَمري حَصانٌ عَفَّةُ كَرَمُ

يا أَيُّهَا الرَّاكِبُ الغادي لِطِيَّتِهِ أبلغ قُريشاً عَلى نَاي المَزارِ بِها ومَوقِفٌ بِفِناءِ البَيتِ أَنشُدُهُ هنيتُمُ قَومَكُم فَخراً بِالْمِّكُمُ

<sup>(</sup>١) الآية ٤١ من سورة يونس.

<sup>(</sup>٢) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٨٦ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١٨.

هِيَ الَّتِي لا يُداني فَضلَها أَحَدُّ وفَضلُها لَكُمُ فَضلٌ وغَيرُكُمُ وفَضلُها لَكُم فَضلٌ وغَيرُكُمُ إِنِّ لَأَعلَهم أو ظَنَّا كَعالَمه أو ظَنَّا كَعالَمه أن سَوفَ يَترُكُكُم ما تَدَّعون بِها يا قَومَنا لا تَشُبُّوا الحَربَ إذ سَكنَت يا قَومَنا لا تَشُبُّوا الحَربَ إذ سَكنَت قَد كانَ قَبلكُمُ قَد كانَ قَبلكُمُ فَأَنصِفوا قَومَكُم لا تَهلِكوا بَذَخا فَأَنصِفوا قَومَكُم لا تَهلِكوا بَذَخا

بِنتُ الرَّسولِ وخَيرُ النَّاسِ قَد عَلِموا مِن قَومِكُم لُحُم في فَضلِها قَسَمُ مِن قَومِكُم لُحَم في فَضلِها قَسَمُ وَالظَّنُّ يَصدُقُ أحياناً فَيَنتَظِمُ قَتلى تَهاداكُمُ العُقبانُ وَالرَّخَمُ وَمسّكوا بِحِبالِ السِّلمِ وَاعتَصِموا مِنَ القُرونِ وقَد بادَت بِهَا الأُمَمُ مُ مَن القُرونِ وقَد بادَت بِهَا الأُمَمُ مُ مَرُبُّ ذي بَذَخ زَلَّت بِهِ القَدَمُ مَرَا اللَّهَ مَن القَرونِ وقد بادَت بِها اللَّمَمُ مَرَا القَرونِ وقد بادَت بِها القَدَمُ مَرَا القَدَى بَدَخ زَلَّت بِهِ القَدَمُ مَرَا القَدَى بَدَخ زَلَّت بِهِ القَدَمُ مَرَا القَدَمُ مَا اللَّهُ القَدَمُ مَا المَّدَى القَدَمُ القَدَمُ المَدَى اللَّهُ القَدَمُ القَدَمُ القَدَمُ القَدَمُ المَّدَامُ المُعَامِ القَدَمُ المَدَى القَدَى القَدَمُ القَدَمُ العَدَمُ القَدَى القَدَمُ المَدَن القَدَمُ المَدَى القَدَمُ المَدَن القَدَن القَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ الْمَدَنَ الْمُنْ القَدَى القَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ المَدَن القَدَمُ المَدَن القَدَن القَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَم القَدَمُ العَدَم القَدَم القَدَم القَدَن القَدَم القَدَم القَدَم القَدَمُ العَدَمُ القَدَم القَدَمُ القَدَم العُهُ العَدَمُ القَدَم القَدَمُ القَدَم القَدَمُ القَدَم القَدَمُ القَدَمُ القَدَم القَدَمِ القَدَم القَدَمُ القَدَمُ القَدَم القَدَمُ القَدَم القَدَم القَدَمُ القَدَم القَدَم القَدَم القَدَم القَدَم القَدَم القَدَم القَدَم المَدَامِ القَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَم القَدَم القَدَم القَدَ

قَالَ: فَكَتَبَ إِلَيهِ عَبِدُ الله بِنُ عَبَّاسٍ:

إنّي لَأَرجو ألّا يَكونَ خُروجُ الحُسَينِ «عليه السلام» لِأَمرِ تَكرَهُهُ، ولَستُ أَدَعُ النَّصيحَةَ لَهُ فِي ما يَجمَعُ اللهُ بِهِ الأُلفَةَ، ويُطفِئُ بِهِ النَّائِرَةَ (١).

٣ ـ لَّا نَزَلَ الْحُسَينُ «عليه السلام» مَكَّة، كَتَبَ يَزيدُ بنُ مُعاوِيةَ إِلَى ابنِ عَبَّاسِ:

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى لابن سعد (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٤٤٥ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص٥٥ وتهذيب الكهال ج٦ ص٤١٩ وتاريخ مدينة دمشق ج١٤ ص٢١٠ وبغية الطلب في تاريخ حلب ج٦ ص٠٢١٠ والبداية والنهاية ج٨ ص١٦٤ و (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٧١ وترجمة الإمام الحسين لابن عساكر ص٢٩٦ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٤٠٣ ولم يذكر الأبيات.

أمّا بَعدُ، فَإِنَّ ابنَ عَمِّكَ حُسَيناً، وعَدُوَّ الله ابنَ الزُّبَيرِ التَوَيا بِبَيعَتي، ولَجِقا بِمَكَّةَ مُرصِدَينِ لِلفِتنَةِ، مُعَرِّضَينِ أَنفُسَهُما لِلهَلَكَةِ.

فَأَمَّا ابنُ الزُّبِيرِ، فَإِنَّهُ صَريعُ الفِناءِ وقَتيلُ السَّيفِ غَداً.

وأمَّا الحُسَينُ، فَقَد أحبَبتُ الإِعذارَ إلَيكُم \_ أهلَ البَيتِ \_ مِمَّا كانَ مِنهُ. وقَد بَلَغَني أنَّ رِجالاً مِن شيعَتِهِ مِن أهلِ العِراقِ يُكاتِبونَهُ ويُكاتِبُهُم، ويُمنّونَهُ الخِلافَةَ ويُمنيّهِمُ الإِمرَةَ، وقَد تَعلَمونَ ما بَيني وبَينكُم مِنَ الوُصلَةِ، وعَظيمِ الحُرمَةِ، ونتايجِ الأَرحام، وقَد قَطَعَ ذلِكَ الحُسَينُ وبَتَّهُ.

وأنتَ زَعيمُ أهلِ بَيتِكَ، وسَيِّدُ أهلِ بِلادِكَ، فَالقَهُ فَاردُدهُ عَنِ السَّعيِ فِي الفُرقَةِ، ورُدَّ هذِهِ الأُمَّةَ عَنِ الفِتنَةِ، فَإِن قَبِلَ مِنكَ وأنابَ إلَيكَ، فَلَهُ عِندِي الفُرقَةِ، ورُدَّ هذِهِ الأُمَّانُ، وَالكَرامَةُ الواسِعَةُ، وأُجري عَليهِ ما كانَ أبي يُجريهِ عَلى أخيهِ، وإن طَلَبَ الزِّيادَةَ فَاضَمَن لَهُ ما أراكَ اللهُ، أُنفِذْ ضَمانكَ وأقومُ لَهُ بِذلِكَ، ولَهُ عَلَيَّ الأَيانُ المُظَّةَ وُالمُواتِيقُ المُؤكَّدَةُ، بِما تَطمَئِنُ بِهِ نَفسُهُ، ويَعتَمِدُ فِي كُلِّ الأُمورِ عَلَيهِ، عَجِّل بِجَوابِ كِتابي، وبِكُلِّ حاجَةٍ لَكَ إليَّ وقِبَلي، وَالسَّلامُ.

قَالَ هِشَامُ بِنُ مُحَمَّدٍ: وكَتَبَ يَزِيدُ فِي أَسْفَلِ الكِتابِ:

يا أيُّهَا الرّاكِبُ الغادي لِطِيَّتِهِ عَلَى عُلَافِرَةٍ فِي سَيرِها قُحَمُ

إلى آخر الأبيات المتقدمة في النص السابق، ثم قال:

فَكَتَبَ إِلَيهِ ابنُ عَبَّاسِ:

أمَّا بَعدُ، فَقَد وَرَدَ كِتابُكَ تَذكُرُ فيهِ لَحاقَ الحُسَينِ «عليه السلام» وَابنِ النُّبيرِ بِمَكَّةَ.

فَأَمَّا ابنُ الزُّبَيرِ فَرَجُلٌ مُنقَطِعٌ عَنَّا بِرَأْيِهِ، وهَواهُ، يُكاتِمْنَا مَعَ ذلِكَ أضغاناً

يُسِرُّها في صَدرِهِ، يوري عَلَينا وَريَ الزِّنادِ، لا فَكَّ اللهُ أسيرَها، فَاراً في أمرِهِ ما أنتَ راءٍ.

وأمَّا الحُسَينُ «عليه السلام»، فَإِنَّهُ لمَّا نَزَلَ مَكَّةَ، وتَرَكَ حَرَمَ جَدِّهِ ومَنازِلَ آبَائِهِ، سَأَلَتُهُ عَن مَقدَمِهِ، فَأَخبَرَني أَنَّ عُمَّالَكَ فِي المَدينَةِ أساؤوا إلَيهِ، وعَجَّلوا عَليهِ بِالكَلامِ الفاحِشِ، فأقبَلَ إلى حَرَمِ الله مُستَجيراً بِهِ، وسَأَلقاهُ فيها أشرت إلَيهِ، ولَن أَدَعَ النَّصيحَةَ فيها يَجمَعُ اللهُ بِهِ الكَلِمَةَ، ويُطفِئُ بِهِ النَّائِرَةَ، ويُخمِدُ بِهِ الفِينَةَ، ويَحُفُنُ بِهِ دِماءَ الأُمَّةِ.

فَاتَّقِ اللهَ فِي السِّرِّ وَالعَلانِيَةِ، ولا تَبيتَنَّ لَيلَةً وأنتَ تُريدُ لِمُسلِمٍ غائِلَةً، ولا تَرصُدهُ بِمَظلَمَةٍ، ولا تَحفِر لهُ مَهواةً، فَكَم مِن حافِرٍ لِغَيرِهِ حَفراً وَقَعَ فيهِ، وكَم مِن مُؤَمِّل أَمَلاً لَم يُؤتَ أَمَلَهُ.

وخُذ بِحَظِّكَ مِن تِلاوَةِ القُرآنِ ونَشرِ الشُّنَّةِ، وعَلَيكَ بِالصِّيامِ وَالقِيامِ، لا تَشغَلكَ عَنهُما مَلاهِي الدُّنيا وأباطيلُها، فَإِنَّ كُلَّ ما شُغِلتَ بِهِ عَنِ الله يَضُرُّ ويَفنى، وكُلَّ مَا اشتَغَلتَ بِهِ مِن أسبابِ الآخِرَةِ يَنفَعُ ويَبقى، وَالسَّلامُ (١).

ونقول:

### من هم المكتوب إليهم؟!:

تقدم: أن ابن أعثم يقول: إن يزيد كتب إلى أهل المدينة، من قريش، وبني هاشم. ويؤيد ذلك ما ورد في الأبيات المذكورة في تلك الروايات.

مع أن نصوصاً أخرى تقول: إنه كتب إلى ابن عباس.

<sup>(</sup>١) تذكرة الخواص ج٢ ص١٣٤ ـ ١٣٦ عن الواقدي.

ولا مانع من أن يرسل الكتاب إلى ابن عباس، ثم يكون خطابه فيه موجهاً إلى قريش وبني هاشم.

### ولنا هنا ملاحظات، هي:

الأولى: إن يزيد قد خص رسالته بقريش وبني هاشم، ربم الأنه يريد:

أولاً: تخويف بني هاشم، لكي لا يوافقوا الحسين فيما عزم عليه، وبذلك يشل حركتهم. والأبيات المتقدمة صريحة بهذا التهديد والوعيد لبني هاشم.

ثانياً: يريد يزيد من قريش التي لا تحب بني هاشم وأهل البيت أن تتحرك لمارسة ما تقدر عليه من ضغوط على الإمام الحسين «عليه السلام»، لمنعه من التوجه نحو العراق، لأن ذلك لو حصل، فإن الأمور سوف تزيد تعقيداً وصعوبة في وجه يزيد، ولا يستطيع أحد أن يعرف مآلها، ولا أن يقدر نتائجها.

الثانية: إن يزيد قد تجاهل الأنصار في رسائله، لمعرفته بتعاطفهم وميلهم إلى أهل البيت، كما أظهرته مشاركاتهم الواسعة جداً في حروب الجمل، وصفين والنهروان إلى جانب على «عليه السلام».

الثالثة: لم تصرح رواية ابن أعثم باسم الجهة التي أجابها الإمام الحسين «عليه السلام»، هل وجه رسالته وخطابه بالآية الكريمة إلى يزيد؟! أو وجهه إلى أهل المدينة.. وهم بعد ذلك بالخيار في أن يوصلوا هذا الجواب إلى يزيد، إن وجدوا ضرورة إلى ذلك، أو أن يكتفوا بتداوله فيها بينهم.

# لي عملي ولكم عملكم:

إن رسالة الإمام الحسين «عليه السلام» قد اقتصرت على الآية القرآنية،

ربها لأنه أراد من الناس أن يقارنوا بين نهج وأهداف الإمام «عليه السلام»، التي لخصها بقوله: إنه يريد الإصلاح في أمة جده، يريد أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، وأنه لم يخرج أشراً ولا بطراً، ولا مفسداً ولا ظالماً.

وبين نهج وأهداف يزيد، التي أظهرتها رسالته، وأبياته، فإنه بالرغم من اعترافه بفضل أهل البيت، والزهراء، لا يتورع عن تهديد بني هاشم بالقتل، حتى يتهادى لحومهم العقبان والرَّخم.

وحين نحى منحى الإغراء، فإنه لم يجد لديه ما يغري به الإمام الحسين «عليه السلام» سوى أن يكف عن قتله، بإعطاء الأمان له، ثم أن يبذل له الأموال والعطايا.

فأين نهج الحسين ذاك، من نهج يزيد هذا؟!

# كبير أهل بيته وسيد أهل بلاده:

وقد لفت نظرنا: أن يزيد «لعنه الله» يصف ابن عباس بأنه كبير أو زعيم أهل بيته، وسيد أهل بلاده. ولم نجد في رسالة ابن عباس الجوابية إنكاراً لهذا الأمر، مع أنه قد أنكر هذه الأوصاف حين أسبغها عليه معاوية، حين استشهاد الإمام الحسن «عليه السلام»، مصرحاً: بأن الأحق بها هو الإمام الحسين «عليه السلام»، فها عدا مما بدا!!

### متى وصلت رسالة يزيد؟!:

تصرح الروايات المتقدمة: بأن رسالة يزيد تضمنت إخباره ابن عباس بأن الحسين «عليه السلام» وصل إلى مكة. كما أن رواية ابن أعثم المتقدمة برقم [1] تقول: «فَنَظَرَ أهلُ المدينةِ إلى هذِهِ الأَبياتِ، ثُمَّ وَجَّهوا بِها وبِالكِتابِ

إِلَى الْحُسَينِ بن عَلِيِّ «عليه السلام»..».

أما الرواية الثالثة المتقدمة، فتقول: «لمّا نَزَلَ الحُسَينُ «عليه السلام» مَكَّة، كَتَبَ يَزيدُ بنُ مُعاوِيَةَ إلى ابنِ عَبّاسِ: الخ..».

وهذا كله يؤكد: أن هذه الرسائل قد وصلت من الشام إلى المدينة، ثم إلى مكة، ثم جاء جوابها من الإمام الحسين «عليه السلام» في غضون شهر أو أكثر من خروج الحسين «عليه السلام» من المدينة إلى مكة.

# رسالة واحدة أم رسائل؟!:

وربها كان يزيد قد كتب أكثر من رسالة إلى المدينة، بعضها له طابع الخطاب العام كالتي ذكرها ابن أعثم، وبعضها كتبه إلى من يرى أن له من المكانة والتأثير، والجدارة ما يقوي احتمال الحصول من خلاله على نتيجة، ولو كانت بحجم تثبيط الناس عن اللحاق بالحسين «عليه السلام». ولاسيها إذا كان صحابياً، أو هاشمياً له مكانة وأثر في الناس.

# التلاعب في رسالة ابن عباس:

ولكن ما نقوله هنا لا يعني أن النصوص التي نسب إلى ابن عباس أنه خاطب بها يزيد لم تتعرض إلى أي تشويه، يهدف إلى إظهار ابن عباس بمظهر الرجل المسالم، والموافق ليزيد في بعض ما قاله. خصوصاً وأن النص الذي رواه سبط ابن الجوزي عن الواقدي، موضع شبهة وريب في بعض فقراته على الأقل. وكذا الحال بالنسبة للرواية المتقدمة برقم [٢].

فأولاً: إن ما ورد في رسالة ابن عباس من قسوة على ابن الزبير لم يكن في محله في هذا الظرف بالذات، خصوصاً من ابن عباس، وهو الرجل

الأريب، ذو الرأي الحصيف، إذ لم يكن من المصلحة الجهر بالطعن بابن الزبير، الذي كان يظهر الموافقة، والمداراة في تلك الفترة على الأقل.. فلماذا يفتح ابن عباس سجالاً حامياً يثير مكامن حقد هذا الرجل؟!

وما معنى أن يطلق ليزيد حرية البطش بابن الزبير إن أحب ذلك؟! ألم يكن ابن عباس يعلم أن يزيد ربم سعى من خلال كلامه هذا لإذكاء الفتنة بين ابن الزبير وبين الحسين «عليه السلام» وبني هاشم، لكي يشغل أعداءه ببعضهم، ويكون هو في موقع المتفرج؟!

ثانياً: ما معنى أن يتعهد ابن عباس ليزيد بقوله: «ولَن أَدَعَ النَّصيحَةَ فيها يَجَمَعُ اللهُ بِهِ الكَلِمَةَ، ويُطفِئ بِهِ النَّائِرَةَ، ويُخمِدُ بِهِ الفِتنَةَ، ويَحقُنُ بِهِ دِماءَ الأُمَّةِ».

أليست هذه الكلمات هي نفسها التي كان يزيد يحاول أن يبثها في الناس، كتهم للحسين «عليه السلام» تبيح ليزيد سفك دمه؟! وأن يفعل به وبأهل بيته، وحرمه، وأصحابه وشيعته ما شاء من أنواع التنكيل والأذى؟!

ولماذا يقر ابن عباس ليزيد بأنه محق فيها يدعيه على الإمام المعصوم والمظلوم الحسين بن علي «صلوات الله وسلامه عليه»؟!

وأية كلمة يريد ابن عباس أن يجمع عليها بين يزيد والحسين؟!

وهل الحسين «عليه السلام» هو الذي يثير الفتنة؟! أم أن الذي يثيرها هو ذلك الذي يصر على غصب مقام جعله الله تعالى ورسوله «صلى الله عليه وآله» لغيره، وحرم يزيد وأمثال يزيد منه، ويسعى في قتله إن هو لم يبارك له ذلك بالبيعة له؟!

وقد علمنا: أن معاوية كان يحذر الإمام الحسين «عليه السلام» من شق عصا

الأمة، وأن لا يردها في الفتنة، فكان الإمام الحسين «عليه السلام» يجيبه بقوله:

«فلا أعرف فتنة أعظم من ولايتك عليها، ولا أعلم نظراً لنفسي، وولدي، وأمة جدي أفضل من جهادك، فإن فعلته فهو قربة إلى الله عز وجل، وإن تركته فأستغفر الله لذنبي، وأسأله توفيقي لإرشاد أموري الخ... (١).

وألم يكن ابن عباس يعرف \_ كها يعرف ذلك القرشي، رفيق سفيان الثوري \_ بأن أهل البيت «عليهم السلام» هم أئمة المسلمين الذين تجب النصيحة لهم بنص الرسول «صلى الله عليه وآله»، لا معاوية ولا يزيد، ولا مروان، وسواهم، وأن المراد بالجهاعة التي أمر الله الناس بلزومها هم أهل البيت «عليهم السلام»؟!

# يزيد يعدُ الحسين بالدنيا:

وقد رأينا: أن يزيد إنها يغري الحسين بالأمان أولاً، ثم بالعطايا الواسعة. وإن طلب الزيادة، فلن يبخل عليه بذلك.

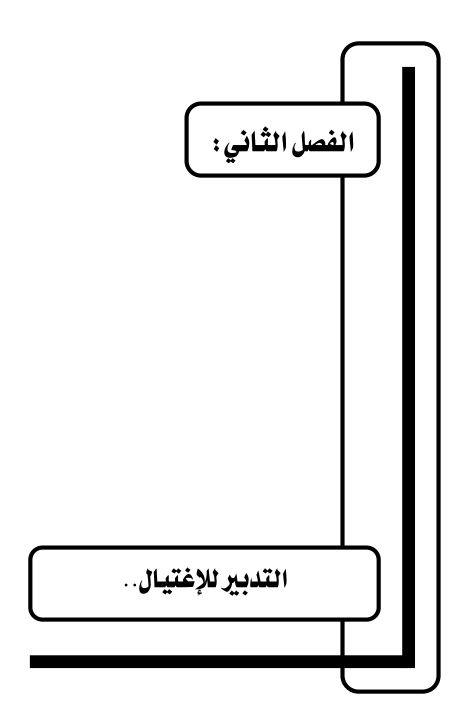
ولكن يزيد إنها يغري الحسين «عليه السلام» بها هو محرم وممنوع.

فأولاً: ليس للحسين «عليه السلام» أن يرضى بالأمان لنفسه، إذا كان واجبه الشرعي يلزمه بالمواجهة لأجل الإصلاح في الأمة، حتى لو أدت إلى الموت المحتم.

<sup>(</sup>۱) الإحتجاج للطبرسي ج٢ ص ٢١ والدر النظيم ص٣٤ وراجع: أنساب الأشراف (۱) الإحتجاج للطبرسي ج٢ ص ٢١ والدر النظيم ص٣٤ والسياسة (تحقيق الزيني) ج١ ص ١٥٠ و (تحقيق الشيري) ج١ ص ٢٠٣ والنصائح الكافية ص ٢٦.

ثانياً: إن هذه الأموال التي يبذلها يزيد ليست مما جناه يزيد بكد يده، وعرق جبينه، وإنها هي أموال المسلمين، احتجزها يزيد لنفسه، ولمن هم على شاكلته، لكي ينفقوها على شهواتهم المحرمة، وموبقاتهم.

وإذا استنقذ الإمام الحسين «عليه السلام» منها شيئاً، فإنه سوف ينفقه في موارده في طاعة الله، وفق ما قرر الله ورسوله في الأمة.



### بداية:

إننا نذكر هنا نصوصاً مختلفة تعطينا تصوراً عن خطط الأخطبوط الأموي في مواجهة الحسين «عليه السلام»، والمساعي التي يبذلها لإجهاض حركته، والتخلص منه إن أمكن، قبل أن يصل إلى العراق، والنصوص هي التالية:

### نصوص وآثار:

١ ـ عن معمر بن المثنّى في مقتل الحسين «عليه السلام»:

فلماً كَان يَومَ الْتر وَيَةِ، قَدِمَ عَمرُو بنُ سَعيدِ بنِ العاصِ إلى مَكَّةَ في جُندٍ كَثيفٍ، قَد أَمَرَهُ يَزيدُ أَن يُناجِزَ الحُسَينَ «عليه السلام» القِتالَ إن هُو ناجَزَهُ، أو يُقاتِلَهُ إن قَدَرَ عَلَيهِ، فَخَرَجَ الحُسَينُ «عليه السلامِ لامَ التر ويَةِ (١).

٢ ـ وقد كتب ابن عباس ليزيد: «فَأَكْبَر من ذلك ما لم تُكْبِر، حيث دسست إليه الرجال فيها ليقاتل في الحرم»(٢).

<sup>(</sup>۱) الملهوف ص۸۵ و (نشر أنوار الهدى ـ قم) ص٣٩ والمجالس الفاخرة للسيد شرف الدين ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) تاريخ اليعقوبي ج٢ ص٢٤٨ و ٢٤٩ وبحار الأنوار ج٥٤ ص٣٢٣ و ٣٢٤

٣ ـ كان الحسين بن علي «عليه السلام» لما خرج من مكة اعترضه يحيى بن سعيد بن العاص، ومعه جماعة أرسلهم إليه عمرو بن سعيد، فقالوا له: انصرف أين تذهب؟ فأبى عليهم ومضى.

وتدافع الفريقان، واضطربوا بالسياط، فامتنع الحسين «عليه السلام» وأصحابه منهم امتناعاً قوياً.

وسار حتى أتى التنعيم، فلقي عيراً قد أقبلت من اليمن، فاستأجر من أهلها جمالاً لرحله وأصحابه (١).

زاد في بعض المصادر، قوله: «ومَضَى الحُسَينُ «عليه السلام» عَلَى وَجهِهِ، فَنادَوهُ: يا حُسَينُ، ألا تَتَّقِي اللهَ؟! تَخرُجُ مِنَ الجَهاعَةِ وتُفَرِّقُ بَينَ هذِهِ الأُمَّةِ؟!

فَتَأَوَّلَ حُسَينٌ «عليه السلام» قَولَ الله عز وجل: ﴿ لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مِمَّا تَعْمَلُون ﴾ (٢) (٣).

والدرجات الرفيعة ص١٣٧ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٦٤٢ والكامل في التاريخ ج٤ ص١٢٧ و ١٢٨.

(۱) الإرشاد للمفيد ج٢ ص ٦٨ وبحار الأنوار ج٤٤ ص ٣٦٥ و ٣٦٦ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص ٢١٥ وراجع: تاريخ الأمم والملوك (ط الأعلمي) ج٤ ص ٢١٥ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص ١٧٩ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص ٢٠ والمجالس الفاخرة ص ٢١٣ و ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤١ من سورة يونس.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٨ و ٣٦٩ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢١٩

٤ \_ قال أبو حنيفة الدينوري:

لًا خَرَجَ الحُسَينُ «عليه السلاملن مكة، اَعتِر صَفهُ صاحِبُ شُرطَةِ أميرِها عَمرِو بنِ سَعيدِ بنِ العاصِ في جَماعَةٍ مِنَ الجُندِ، فَقالَ: إنَّ الأَميرَ يَأْمُرُكَ بِالإنصِرافِ، فَانصَرف وإلّا مَنَعتُكَ.

فَامَتَنَعَ عَلَيهِ الحُسَينُ «عليه السلام»، وتَدافَعَ الفَريقانِ، وَاضطَرَبوا بِالسِّياطِ. وبلغَ ذَلكِ عَمَروَ بن سَعَيد، فخاف أن يَتفاقَمَ الأَمرُ، فَأَرسَلَ إلى صاحِبِ شُرَطِهِ يَأْمُرُهُ بالإنصِرافِ(١).

• \_ قال أبو عبيد القاسم بن سلّام عن الأشدق:

ثُمَّ خَرَجَ إلى مَكَّقَافَمَها قبلَ يَومَ التر ويَةِ بِيَوم، ووَفَدَتِ النَّاسُ لِلحُسَينِ «عليه السلام» يَقولُونَ: يا أبا عَبدِ الله، لَو تَقَدَّمتَ فَصَلَّيتَ بِالنَّاسِ فَأَنزَلتَهُم بِدارِك؟ إذ جاءَ المُؤذِّنُ فَأَقامَ الصَّلاةَ، فَتَقَدَّم عَمرُو بنُ سَعيدٍ فَكَبَّرَ، فَقيلَ لِلحُسَينِ «عليه السلام»: أُخرُج أبا عَبدِ الله إذ أبيتَ أن تَتَقَدَّم.

فَقَالَ: الصَّلاةُ فِي الجَمَاعَةِ أَفضَلُ.

وتاريخ الأمم والملوك ج 0 ص 0 و (ط الأعلمي) ج 0 ص 0 وراجع: أنساب الأشراف ج 0 ص 0 ومقتل الحسين للخوارزمي ج 0 ص 0 وراجع: الإرشاد ج 0 ص 0 ومثير الأحزان ص 0 و (ط المكتبة الحيدرية) ص 0 ولواعج الأشجان ص 0 وأعيان الشيعة ج 0 ص 0 و والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج 0 ص 0 ومقتل الحسين لأبي مخنف ص 0 .

(١) الأخبار الطوال ص٢٤٤.

قَالَ: فَصَلِّي ثُمَّ خَرَجَ.

فلَمَا النصرَفَ عَمرُو بنُ سَعيدٍ، بَلَغَهُ أَنَّ حُسَيناً «عليه السلام» قَد خَرج، فَقالَ: أُطلُبوهُ، اِركَبوا كُلَّ بَعير بَينَ السَّماءِ وَالأَرض فَاطلُبوهُ.

قالَ: فَعَجِبَ النَّاسُ مِن قَولِهِ هذا، فَطَلَبوهُ فَلَم يُدرِكوهُ (١).

لكن صاحب الإمامة والسياسة ذكر: أن يزيد وَلِّى عُثمانَ بنَ مُحَمَّدِ بن أبي سُفيانَ الثَّقَفِيَّ عَلَى المَدينَةِ وَمَكَّةَ، وعَلَى المَوسِمِ. وذكر نفس النص المتقدم عن القاسم بن سلّام وغيره. ونسبه إلى عثمان هذا (٢).

وهذا اشتباه منه، أو من بعض نساخ الكتاب، أو دس متعمد لحاجة في أنفسهم.

7 ـ وقال المجلسي «رحمه الله»: «ولقد رأيت في بعض الكتب المعتبرة: أنّ يزيد أنفذ عمرو بن سعيد بن العاص في عسكر عظيم، وولّاه أمر الموسم، وأمّره على الحاجّ كلّهم.

وكان قد أوصاه بقبض الحسين «عليه السلام» سرّاً، وإن لم يتمكّن منه مقتله غبلة.

(۱) العقد الفريد ج٣ ص٣٦٣ وجواهر المطالب لابن الدمشقي ج٢ ص٢٦٤ وراجع: المحاسن والمساوي ص٥٥ والإمامة والسياسة (تحقيق الزيني) ج٢ ص٣ و (تحقيق الشيري) ج٢ ص٥.

(۲) الإمامة والسياسة (تحقيق الزيني) ج١ ص١٧٦ و (تحقيق الشيري) ج١ ص٧٦٧. وراجع: قاموس الرجال ج١١ ص١١٣.

ثم إنّه دس مع الحاج في تلك السنة ثلاثين رجلاً من شياطين بني أُمية، وأمرهم بقتل الحسين «عليه السلام» علأي حال اتفق .

فلمّا علم الحسين «عليه السلام» بذلك حلّ من إحرام الحجّ، وجعلها عمرةً مفردةً»(١).

### ونقول:

علينا ان نلمّ بالأمور التالية:

# صلاة الحسين عليه خلف الأشدق:

ذكرت رواية القاسم بن سلام المتقدمة: أن الحسين «عليه السلام» لم يخرج من مكة إلى العراق إلا بعد أن صلى في جماعة الأشدق، أو عثمان الثقفي حسب رواية الإمامة والسياسة، فكيف يصلي في جماعتهم وهم فسقة فجرة كما هو معلوم؟!

### ونجيب:

أولاً: إننا نرتاب في صحة هذه الرواية، فإن رواية ابن طاووس تقول: إن الأشدق قد وصل إلى مكة يوم التروية، وهو يوم خروج الإمام الحسين «عليه السلام» منها، فمن البعيد أن يدرك الحسين «عليه السلام» جماعة الأشدق، لاسيها وأنهم يذكرون: أن خروجه من مكة كان وقت السحر(٢).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوارج٥٤ ص٩٩ وراجع: المنتخب للطريحي ص٤٠٤.

<sup>(</sup>۲) الملهوف ص۱۲۷ (نشر أنوار الهدى) ص٤٠ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٤ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢١٣ ولواعج الأشجان ص٧٧ وأعيان

وقد أعلن ذلك في خطبته الأخيرة في مكة التي قال فيها: خط الموت على ولد آدم مخط القلادة على جيد الفتاة.. إلى أن قال: فإنى راحل مصبحاً إن شاء الله(١).

ووقت السحر ليس وقت صلاة الجماعة.. إلا أن يقال: المراد بالسحر أول وقت الفجر، فيكون قد صلى الصبح، وارتحل.

ثانياً: ليس في النص المتقدم: أنه «عليه السلام» قد ائتم بالأشدق، وإن أوهم الكلام ذلك.. بل فيه أنه «عليه السلام» قال: «الصلاة في الجماعة أفضل». والصلاة في الجماعة تحصل ولو صلى المصلي فرادى، وفي كلمات الأئمة «عليهم السلام» ما يدل على أنهم كانوا يصلون في بيوتهم، ثم يحضرون صلاة الجماعة. فراجع كتاب وسائل الشيعة، وغيره. ولعله «عليه السلام» لو قال صلاة الجماعة أفضل، لأمكن ادِّعاء أنه قد صلى مؤتماً بالأشدق.

ثالثاً: إنه حتى لو صلى مؤتماً بالأشدق أو بغيره، فإن هناك من العلماء من يفهم من الروايات استحباب الإئتمام بالمخالف، ويفتي بهذا الإستحباب.

### الخطة اليزيدية:

إننا نعلم: أن يزيد لا يهنأ له عيش ما دام الحسين «عليه السلام» على

الشيعة ج١ ص٩٣٥ وينابيع المودة ج٣ ص٦٠.

<sup>(</sup>۱) الملهوف (نشر أنوار الهدى \_ قم) ص٣٨ ومثير الأحزان ص٢٩ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٦ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢١٦ ولواعج الأشجان ص٧٠ ونزهة الناظر للحلواني ص٨٦ وكشف الغمة ج٢ ص٢٣٩.

قيد الحياة، فكان قراره النهائي والحاسم هو قتل الحسين «عليه السلام»، ولكنه كان يحاول أن يتكتم على هذا القرار، لما يعلم من خطورته البالغة.

وكانت الوسيلة المفضلة عنده لتنفيذه هو دس السم إليه «عليه السلام»، كما فعل أبوه معاوية بالإمام الحسن «عليه السلام».

أو قتله بطريقة تشبه ما جرى في ليلة العقبة من تنفير الناقة برسول الله «صلى الله عليه وآله» لكي تلقيه إلى بطن الوادي.

أو قتله بالإغتيال بأيدي أناس يبقون مجهولين، ليمكن تبرئة ساحة يزيد وبني أمية، ولو بادّعاء أن الجن مثلاً هي التي قتلته، كما حصل لسعد بن عبادة.

وإن افتضح أمر من يقوم بهذا العمل الإجرامي، فلعل يزيد سيكون هو المبادر إلى قتل ذلك القاتل، ليجعل عمله هذا من أقوى الأدلة على براءته في أعين السذج والبسطاء. بل يصبح بنظرهم أهلاً للمدح والثناء، مستحقاً للمحبة والولاء، وموضعاً للرجاء.

وقد أوكل يزيد أمر هذه المهمة إلى ثلاثين رجلاً من بني أمية، أرسلهم لقتل الحسين على أي حال اتفق.

فإن لم يمكن التخلص من الإمام الحسين بهذه الطريقة، فلا بد من افتعال مشكلة معه تبرر الإستفادة من الجيش الذي جاء به الأشدق ضده «عليه السلام»، شرط أن تشتمل المشكلة على عناصر فيها التباس وخفاء، تعطي ليزيد وبني أمية الفرصة لاتهامه «عليه السلام» بأنه هو الذي استفزهم، وبدأ العدوان عليهم، وهتك حرمة البيت الحرام. فبطشوا به

لدفع غائلته عن أنفسهم وعن بيت الله.

وهذا ما ألمح إليه ولو بخفاء قول النص المتقدم: إن الأشدق قَدِمَ "إلى مَكَّةَ في جُندٍ كَثيفٍ، قَد أَمَرَهُ يَزيدُ أَن يُناجِزَ الحُسَينَ "عليه السلام" القِتالَ إن هُوَ ناجَزَهُ".

فالإتيان بالجند الكثيف إلى مكة، وإن كان يمثل استفزازاً للإمام الحسين «عليه السلام»، ولكنه لا يوجب ملامة الناس وإدانتهم، لأن الذي جاء به هو الوالي، الذي قد يدعى أنه أراد أن يحتاط للأمور حفاظاً على السلامة العامة.

ولكن أمره بمناجزة الحسين القتال إن هو ناجزه، يشير إلى أن على الأشدق أن لا يعطي الحسين ذريعة، أو فرصة توجب له عذراً، بل عليه أن يستدرجه ويستفزه ليبادر هو إلى القتال..

لكي يقولوا للناس: إن الحسين «عليه السلام» هو المعتدي والظالم، الذي لم يراع حرمة مكة، ولا الكعبة، وإنها حاربه الأشدق دفاعاً عن النفس، لا أكثر ولا أقل.

فإن أصيب الحسين «عليه السلام» في هذه الحال كانت الملامة عليه، وإن أخذ أسيراً كان لكل حادث حديث أيضاً. إذ سيصبح يزيد قادراً على التخلص منه كما تخلص أبوه من الإمام الحسن «عليه السلام» وبنفس الأسلوب، فيكون يزيد هو الرابح في كلا الحالتين.

ولكن وصول جند الأشدق إلى مكة كان في يوم التروية، أو قبله بيوم، وقد خرج فيه الحسين «عليه السلام» من مكة دون أن يعلم به ألأشدق،

ففشلت الخطة اليزيدية الأموية بسبب ضيق الوقت، أو بسبب عدم الإجتماع به في مكة..

# فشل يحيى بن سعيد أيضاً:

وحيث لم يظفر الأشدق وجنوده بالإمام الحسين «عليه السلام» في مكة، ولم يعد هناك مجال للاستدراج له، ومناجزته القتال، فقد فشلت معها أيضاً خطة اغتياله على يد الثلاثين رجلاً من شياطين بنى أمية.

وكانت قد فشلت أيضاً محاولات إقناعه «عليه السلام» بعدم الخروج إلى العراق.

وبعد هذا الفشل الذريع والمتواصل لجميع هذه الخطط والتدبيرات بذل عمرو بن سعيد بن العاص (الموصوف بالأشدق) محاولة يائسة أخرى، فأرسل أخاه يحيى بن سعيد بن العاص ومعه جماعة، ليعترضوا طريقه «عليه السلام»، ويحاولوا منعه من المسير، فأبى عليهم، ومضى.

وتدافع الفريقان واضطربوا بالسياط، فامتنع عليهم الحسين «عليه السلام» وأصحابه امتناعاً قوياً.

ومن الواضح: أن هذا التصرف من عمرو بن سعيد الأشدق لم يكن موفقاً أيضاً. ولذلك بادر إلى التراجع عنه، قبل أن يتفاقم الأمر، فإنه تصرف لا يمكن تفسيره، إلا أنه بغي وعدوان على أقدس رجل على وجه الأرض في أقدس مكان، وفي أقدس الأوقات، ومحاولة منعه من ممارسة حقه الطبيعي، وحريته في الإنتقال إلى أي بلد شاء.

فيا معنى أن يلاحقه هؤلاء، وهو إنها ترك الحج، حتى لا يسفك دمه في

حرم الله..

كما أنه «عليه السلام» لم يحارب أحداً، ولم يقترف ذنباً، ولا أعلن حرباً على أحد من الناس. بل غاية ما قاله: إنه يريد الإصلاح في أمة جده، من خلال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وهذا هو نص الشريعة الإلهية، وهو التكليف الثابت على كل مسلم، ولا يختص بالحسين «عليه السلام»!!

# الإعداد لاغتيال الإمام عليه:

لقد صرح الإمام الحسين «عليه السلام» لناصحيه مرات عديدة: بأنه يواجه خطر الإغتيال في حرم الله، وبذلك يكون قد فضح أعداءه، واحرجهم، وصعب عليهم الأمور، فقد قال لأخيه محمد ابن الحنفية: أنه يخرج من مكة لأنه يخشى أن يغتاله يزيد في الحرم، فيكون الذي يستباح به حرمة هذا البيت (١).

وقال لابن عباس: لَأَن أُقتَلَ \_ والله \_ بِمَكانِ كَذا وكَذا أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَن تُستَحَلَّ بِي \_ يَعنى مَكَّةَ \_ (٢).

<sup>(</sup>۱) الملهوف ص۱۲۸ و (نشر أنوار الهدى) ص٣٩ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٤ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢١٤ ولواعج الأشجان ص٧٧ وأعيان الشيعة ج١ ص٩٩٥ والمجالس الفاخرة للسيد شرف الدين ص٩٩٥.

<sup>(</sup>۲) مروج الذهب ج٣ ص٦٤ وتاريخ مدينة دمشق ج١٤ ص٢٠٢ و ٢١١ وتهذيب الكهال ج٦ ص٤٢ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٢٩٢ وبغية الطلب في تاريخ حلب ج٦ ص٢٦١ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٧٤ و

وبمعناه غيره، وسوف نورده إن شاء الله مع مصادره. وقال «عليه السلام» نحو ذلك لابن الزبير (١). وقال للفرزدق: لَو لَم أُعجَل لَأُخِذتُ (٢).

۱۷۸ وترجمة الإمام الحسين لابن عساكر ص۲۹۸ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج۲۷ ص۱۸۸ و ب۳۳ ص۹۷۰ و راجع: أمالي المحاملي ص۲۲۰ وأخبار مكة للأزرقي ج۲ ص۱۳۲ ومناقب الإمام أمير المؤمنين للكوفي ج۲ ص۲۲۰ ومدينة المعاجز ج۳ ص۰۳۰ ومجمع الزوائد ج۹ ص۱۹۲ والمعجم الكبير ج۳ ص۱۲۰ والدرجات الرفيعة ص۱۳۰ وأنساب الأشراف (ط دار التعارف) ج۳ ص۱۶۷ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٥ ص۱۰۲.

- (۱) مناقب آل أبي طالب ج٤ ص٥٦ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٢١١ وبحار الأنور ج٤٤ ص١٨٥ ومدينة المعاجز ج٣ ص٥٠٣ والعوالم، الإمام الحسين ج١١ ص٥٥ وترجمة الإمام الحسين لابن عساكر ص٢٨٤ وسبل الهدى والرشاد ج١١ ص٥٧ وذخائر العقبي ص١٥١.
- (۲) الإرشاد للمفيد (ط دار المفيد) ج٢ ص٦٧ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٥ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢١٥ ولواعج الأشجان ص٧٧ والدرجات الرفيعة ص٤٨٥ وتاريخ الأمم والملوك ج٤ ص٢٩٠ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٨٠ وأعيان الشيعة ج١ ص٤٩٥ وإعلام الورى ج١ ص٥٤٥ والمجالس الفاخرة ص٢١٢ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج٢٧ ص٢٠١ عن التبر المذاب ص٧٥٠.

وهذا يدل على أنه قد كانت هناك خطة للقبض عليه أيضاً. وهو ما ورد في رسالة يزيد لعمرو بن سعيد الأشدق.

وفي نص آخر أنه قال له: لَم آمَنهُم يا أبا فِراسٍ (١).

وقال «عليه السلام» لعمرو بن لوذان: وَاللهِ لا يَدَعُوني حَتّى يَستَخرِ جوا هذِهِ العَلَقَةَ مِن جَوفي الخ.. (٢).

وقال «عليه السلام» لأم سلمة: وإن لَم أُخرُج قُتِلتُ (٣).

وقال لعبد الله بن جعفر: لَو كُنتُ في جُحرِ هامَّةٍ مِن هَوامِّ الأَرضِ

(١) الطبقات الكبرى لابن سعد (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٥٥٥ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص٦٣.

(۲) إعلام الورى ج ١ ص ٤٤٧ و ٤٤٨ والإرشاد للمفيد ج ٢ ص ٢٧ وذوب النضار ص ٢٨ وبحار الأنوار ج ٤٤ ص ٣٧٥ والعوالم، الإمام الحسين ج ١٧ ص ٢٢٠ ولواعج الأشجان ص ٢٥٦ وأعيان الشيعة ج ١ ص ٥٩٦ والمجالس الفاخرة للسيد شرف الدين ص ٢٦٤ و ١٠٠ وراجع: تاريخ مدينة دمشق ج ١٤ ص ٢١٦ وتاريخ الأمم والملوك (ط الأعلمي) ج ٤ ص ٢٩٦ والكامل في التاريخ ج ٤ ص ٣٩٦ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص ٥ وترجمة الإمام الحسين لابن عساكر ص ٣٠٩ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج ٨ ص ١٨٣.

(٣) الصراط المستقيم ج٢ ص١٧٩ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٣٦ وج٥٥ ص٨٩ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص١٥٧ و ١٨١ والخرائج والجرائح ج١ ص٢٥٣.

لَاستَخرَجوني، وَيقتُلوني (١).

وفي رواية: أنه قال ذلك:

۱ ـ لابن عباس<sup>(۲)</sup>.

۲ ـ ولابن الحنفية<sup>(٣)</sup>.

٣\_ولابن الزبير<sup>(٤)</sup>.

وكتب ابن عباس ليزيد: أنسيت إنفاذ أعوانك إلى حرم الله لقتل الحسين «عليه السلام»؟!(٥).

وفي نص آخر: أنه كتب إليه: وما أنسَ من الأشياء، فلست بناس اطرادك الحسين بن علي من حرم رسول الله إلى حرم الله، ودسك إليه الرجال تغتاله. فأكْبَرَ من ذلك ما لم تُكْبرُ حيث دسست إليه الرجال فيها ليقاتل في الحرم (٢).

(١) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٦٧ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص٢١٧.

(٢) مدينة المعاجز ج٣ ص٤٨٥ والكامل في التاريخ ج٤ ص٣٨.

(٣) بحار الأنوار ج٥٥ ص٩٩ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٣٢٣ والمنتخب للطريحي ص٤٢٤.

- (٤) تاريخ الأمم والملوك (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٩ ولواعج الأشجان ص٧٧ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٧٦ ونهاية الأرب ج٢٠ ص٧٠٥ والمجالس الفاخرة للسيد شرف الدين ص١٠٦.
  - (٥) تذكرة الخواص (ط النجف) ص٢٤٨.
- (٦) تاريخ اليعقوبي ج٢ ص٢٤٩ وراجع: بحار الأنوار ج٤٥ ص٣٢٣ و ٣٢٤

# هل غادر الأشدق مكة؟!:

وقد يدور بخلد البعض: أن الأشدق لم يغادر مكة ليعود إليها بجيش كثيف، أو عظيم. وكيف يترك مكة وفيها الإمام الحسين «عليه السلام» الذي كان يخشى أن يستولي على الأمور في مكة، ويريد رصد حركته بدقة؟! ومن أين يأتي عمرو بن سعيد الأشدق بجيش عظيم، أو كثيف يا ترى؟! ولماذا لم يرسل الأشدق ذلك الجيش العظيم ليمنع الإمام الحسين «عليه السلام» من مواصلة مسيره إلى العراق؟!

### ونجيب:

بأن القول بأن الأشدق لم يغادر مكة طيلة تواجد الإمام الحسين «عليه السلام» فيها مجازفة ظاهرة.

فأولاً: إن مكة كانت في أكثريتها معقلاً لقريش، وهي تمحض الولاء لكل مخالف ومناوئ لأهل البيت «عليهم السلام». وقد ذكرنا ذلك في كتابنا: الحياة السياسية للإمام الرضا «عليه السلام» وغيره.

فلا ضير في أن يغيب عنها واليها، ويذهب في مهات تمنحه القدرة على مواجهة من يخشاهم. وغيبته هذه لا تعني أنها أصبحت بلا راع، لأنه سوف يجعل فيها من ينوب عنه في تصريف شؤونها، والقيام بها كان الوالي الغائب يقوم به.

ثانياً: إن الجيش الذي جاء به الأشدق إلى مكة قد يكون جمعه من أقطار

والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص١٤٢ والكامل في التاريخ ج٤ ص١٢٨.

مختلفة، مثل المدينة والطائف، وغيرها من البلاد القريبة من مكة. بل إن أهل مكة أنفسهم، وهم من الموالين ليزيد سوف يكونون جنداً كثيفاً يستفيد منه الأشدق ضد الحسين «عليه السلام».

ثالثاً: إن تولية الأشدق الموسم لا تنافي قيامه بمهات أخرى يرى أنها هامة ومصيرية وحساسة، وقد يكون يزيد قد أمر الأشدق بجمع هذا الجيش في وقت متأخر، أوجب التأخير في جمعه، وفي الوصول إلى مكة المكرمة في يوم خروج الإمام الحسين منها.

رابعاً: إن خروج الحسين «عليه السلام» من مكة إذا كان قد سبق وصول ذلك الجيش، فإن اللحاق بالإمام، ومطاردته في البراري والقفار لم تكن في صالح يزيد وبني أمية، ولذلك اكتفى الأشدق بإرسال أخيه يحيى وجماعة معه لمحاولة ثنى الحسين عن عزمه، ففشل في ذلك.

# رسالة الأشدق إلى الإمام عليه:

ثم إن من يراجع النصوص يجد: أن الأشدق لم يهدأ، بل إنه بعد أن خرج «عليه السلام» من مكة حتى إذا كاد أن يسامت المدينة، بذل محاولة تتسم بالهدوء واللين والرفق بها تحمل من إغراءات ووعود.

وهذا يشير إلى الإستيحاش الشديد لدى الأمويين من وصول الحسين «عليه السلام» إلى العراق، فكانوا يحاولون منعه من هذا المسير، بكل قوة.

وأسلوب الإغراء هذا قد بدأه يزيد أولاً، حيث كتب إلى ابن عباس: «فَإِن قَبِلَ مِنكَ وأنابَ إلَيكَ، فَلَهُ عِندِي الأَمانُ، وَالكَرامَةُ الواسِعَةُ، وأُجري عَلَيهِ ما كانَ أبي يُجريهِ عَلى أخيهِ، وإن طَلَبَ الزِّيادَةَ فَاضمَن لَهُ ما أراكَ اللهُ،

أُنفِذْ ضَمانَكَ وأقومُ لَهُ بِذلِكَ الخ..»(١).

نعم، لقد أتبع الأشدق نفس هذا الأسلوب، أسلوب اللين والإغراء بإعطاء الأمان له، وتلبية المطالب الحياتية المالية، وغيرها على أساس أن هذا الأسلوب إذا نجح، فإن الحسين «عليه السلام» يصبح في قبضتهم، وتحت سمعهم وبصرهم، وتستطيع السلطة حينئذٍ أن تتعامل معه من موقع المتمكن منه والقادر على تنفيذ مقاصده الشريرة وقراراته الرعناء في حقه بكل هدوء وراحة بال، مع ملاحظة ما يلى:

ا ـ إن الإغراء بالأمان حتى لو كان خديعة وكذباً، وكيداً شيطانياً، سوف يمكن السلطة من استغلاله لإضعاف حركة الإمام «عليه السلام»، حيث إنها سوف تدعي أنها بذلك قد أدت قسطها للعلى، فأي تصرف يصدر عنه يجعل البطش به أمراً مبرراً عند الناس، لأنه سيظهر أنه هو الساعي لإثارة الفتنة في الأمة، وسوف يكون «عليه السلام» هو المدان والملام حتى حين يستشهد.

٢ ـ إن إعطاء الأمان له ورضاه به لن يكون حاجزاً للسلطة من الغدر به في أية لحظة، وقد غدر عبيد الله بن زياد بمسلم بن عقيل بعد أن أمر ابن الأشعث بأن يؤمنه، وغدر بهاني بن عروة، بعد أن جيء به إليه بأمان أعطوه إياه بأمر من ابن زياد أيضاً..

٣ ـ إن الإغراء بالأمور المادية وقبول الإمام بها، أو عدمه يلقى في روع

<sup>(</sup>١) تذكرة الخواص (ط النجف) ج٢ ص١٣٤ \_ ١٣٦ عن الواقدي.

الناس أن الإمام «عليه السلام» قد يكون طالب دنيا. وهذا ما كان يحاول ابن عمر وآخرون إثارته ونشره في الناس، بهدف ردع الحسين عن مواصلة حركته.

فإذا قبل منهم ما عرضوه عليه، فإن احتمال كونه طالب دنيا يتحول إلى يقين. وحينئذ تستوي الأقدام بين الحسين «عليه السلام» وبين من يخاصمهم. وسيقول الناس له نفس ما قالوه عن حركة مسلم بن عقيل في الكوفة، من أن الصراع إنها هو على الدنيا، فلهاذا يكونون ضحايا أطهاع الناس؟!

٣ ـ وقد ضمَّن الأشدق رسالته التحذير من الشقاق والتهديد بالهلاك، ليجعل الحسين «عليه السلام» بين الخوف والرجاء.

# إغراءات الأشدق للحسين عليه:

وبعد، فقد روي عن الحارث بن كعب الوالي، عن علي بن الحسين بن على بن العابدين] «عليه السلام»:

لًا خَرَجنا مِن مَكَّةَ، كَتَبَ عَبدُ الله بنُ جَعفَرِ بنِ أبي طالِبٍ إلَى الحُسَينِ بن عَلِيٍّ «عليه السلام» مَعَ ابنَيهِ عَونٍ ومُحَمَّدٍ:

أمّا بَعدُ، فَإِنّي أَسأَلُكَ بِالله لَمّا انصَرَ فتَحين تَنظَر ُ فِي كتابِي، فإنَي مَشْفق ُ عَلَيكَ مِنَ الوَجهِ الَّذي تَوجَّهُ لَهُ أَن يَكُونَ فيهِ هَلاكُكَ وَاستِئصالُ أَهلِ عَلَيكَ مِنَ الوَجهِ الَّذي تَوجَّهُ لَهُ أَن يَكُونَ فيهِ هَلاكُكَ وَاستِئصالُ أَهلِ بَيتِكَ، إِن هَلَكتَ اليَومَ طَفِئَ نورُ الأَرضِ، فَإِنَّكَ عَلَمُ المُهتَدينَ، ورَجاءُ المُؤمِنينَ، فَلا تَعَجَّل بِالسَّيرِ فَإِنِّي فِي أَثَرِ الكِتابِ، وَالسَّلامُ.

[في الإرشاد: فأتياه بوادي العقيق قبل أن يصل إلى مسامنة المدينة].

قالَ: وقامَ عَبدُ اللهِ بنُ جَعفَر إلى عَمرِو بنِ سَعيدِ بنِ العاصِ فَكَلَّمَهُ، وقالَ: أُكتُب إلى الحُسينِ كِتاباً تَجَعلُ لَهُ فيهِ الأَمانَ، وثُمُنَّيهِ فيهِ البِرَّ وَالصِّلَةَ،

وتوثق ُ لَهُ فِي كِتابِكَ، وتَسأَلُهُ الرُّجوعَ، لَعَلَّهُ يَطْمَئِنُّ إلى ذلِكَ فَيرجِعَ. فَقالَ عَمرُو بنُ سَعيدٍ: أُكتُب ما شِئتَ وَائتِنِي بِهِ حَتَّى أَختِمَهُ.

فَكَتَبَ عَبدُ الله بنُ جَعفَرِ الكِتاب، ثُمَّ أَتى بِهِ عَمرَو بنَ سَعيدٍ، فَقالَ لَهُ: اختِمهُ، وَابِعَث بِهِ مَعَ أُخيكَ يَحيَى بنِ سَعيدٍ، فَإِنَّهُ أُحرى أَن تَطَمَئِنَّ نَفسُهُ إِختِمهُ، وَيَعلَمَ أَنَّهُ الجِدُّ مِنكَ، فَفَعَلَ، وكانَ عَمرُو بنُ سَعيدٍ عامِلَ يَزيدَ بنِ مُعاوِيَةَ عَلى مَكَّة.

قالَ: فَلَحِقَهُ يَحِيى وعَبدُ الله بنُ جَعفَرٍ [في الإرشاد: فلقيا الحسين «عليه السلام» بذات عرق]، ثُمَّ انصَرَفا بَعدَ أَنْ أَقرَأَهُ يَحِيَى الكِتابَ، فَقالا: أقرأناهُ السلام» بذات عرق]، ثُمَّ انصَرَفا بَعدَ أَنْ أَقرَأَهُ يَحِيَى الكِتابَ، وَجَهدنا بِهِ، وكانَ مِمَّا اعتَذَرَ بِهِ إلَينا أَنْ قالَ: إنِّي رَأَيتُ رُؤيا فيها الكِتاب، وجَهدنا بِهِ، وكانَ مِمَّا اعتَذَرَ بِهِ إلَينا أَنْ قالَ: إنِّي رَأَيتُ رُؤيا فيها رَسولُ اللهِ «صلى الله عليه وآله»، وأُمِرتُ فيها بِأَمرٍ أَنَا ماضٍ لَهُ، عَلَيَّ كانَ أَو لي.

فَقالا لَهُ: فَمِ تِلكَ الرُّؤيا؟

قَالَ: مَا حَدَّثَتُ أَحَداً بِهَا، ومَا أَنَا مُحَدِّثٌ بِهَا حَتَّى أَلْقِي رَبِّي.

قالَ: وكانَ كِتابُ عَمرِ و بنِ سَعيدٍ إلَى الْحُسَينِ بنِ عَلِيٌّ «عليه السلام»:

# بِسمِ اللهِ الرَّحمنِ الرَّحيمِ

مِن عَمرِو بن سَعيدٍ إلَى الحُسَينِ بن عَلِيٍّ..

أمّا بَعدُ، فَإِنّي أَسأَلُ اللهَ أَن يَصرِ فَكَ عَمّا يوبِقُكَ، وأَن يَهدِيكَ لِما يُرشِدُكَ، بَلَغَني أَنَّكَ قَد تَوجَهتَ إِلَى العِراقِ، وإنّي أُعيذُكَ بِاللهِ مِنَ الشِّقاقِ، فَإِنّي أُعيذُكَ بِاللهِ مِنَ الشِّقاقِ، فَإِنّي أُعادُ فَ عَلَيكَ فيهِ الهَلاكَ، وقد بَعَثتُ إلَيكَ عَبدَ الله بنَ جَعفَرٍ ويحيى بنَ أخاف معيدٍ، فَأَقبِل إِنَّ مَعَهُما، فَإِنَّ لَكَ عِندِيَ الأَمانَ وَالصِّلَةَ، وَالبِرَّ، وحُسنَ الجُوارِ لَكَ، اللهُ عَلَيَّ بِذلِكَ شَهيدٌ وكَفيلُ، ومُراعِ ووكيلٌ، وَالسَّلامُ عَليكَ.

قال: وكَتَبَ إلَيهِ الحُسَينُ «عليه السلام»:

أمّا بَعدُ، فَإِنَّهُ لَمَ يُشاقِقِ اللهَ ورَسولَهُ مَن دَعا إِلَى الله عز وجل، وعَمِلَ صَالِحًا، وقالَ إِنَّني مِنَ الْمُسلِمينَ، وقَد دَعوتَ إِلَى الأَمَانِ وَالبِرِّ وَالصِّلَةِ، وَلَخَيرُ الأَمَانِ أَمَانُ الله، ولَن يُؤمِنَ اللهُ يَومَ القِيامَةِ مَن لَمَ يَحَفَهُ فِي الدُّنيا، فَنَسأَلُ اللهَ خَافَةً فِي الدُّنيا توجِبُ لَنا أَمانَهُ يَومَ القِيامَةِ.

فَإِن كُنتَ نَوَيتَ بِالكِتابِ صِلَتي وبِرِّي، فَجُزيتَ خَيراً فِي الدُّنيا وَالآخِرَةِ، وَالسَّلامُ.

[زاد في كتاب الإرشاد قوله: وقد أوصى عبد الله بن جعفر ولديه بالحسين واعتذر منه.

ورجع مع يحيى بن سعيد إلى مكة](١).

(۱) تاریخ الأمم والملوك ج ص ص ۳۸۷ و (ط الأعلمي) ج ٤٤ ص ۲۹۱ وراجع: الإرشاد للمفید ج ۲ ص ۲۹ و ۱۹۹ و ۱۹ و ۱۹۹ و ۱۹ و ۱۹۹ و ۱۹۹ و ۱۹۹ و ۱۹۹ و ۱۹۹ و ۱۹۹ و ۱۹ و

ونقول:

# من الذي كتب الرسالة؟!:

ذكر النص المتقدم عن الطبري: أن عبد الله بن جعفر هو الذي كتب نص الكتاب الذي أرسله الأشدق إلى الإمام الحسين «عليه السلام».. مع أن أدب ابن جعفر وإجلاله للإمام الحسين «عليه السلام» يحول دون كتابة هذه المضامين، التي تكاد تتهم الحسين «عليه السلام» بأن مسيره إلى العراق شقاق، وأنه مما يوبقه «عليه السلام»..

وكأن القول بأن عبد الله بن هو الذي كتب ذلك، كان يهدف إلى اعتبار هذا إقراراً من ابن جعفر على الإمام بأنه شاق لعصا المسلمين، مقدم على ما يوبقه ويهلكه، وبذلك يكون قد هون قتله على بني أمية، وهذا ما لا يمكن أن يفعله ابن جعفر.

ويلاحظ: أن سائر المصادر تنسب الكتاب إلى الأشدق مباشرة، ولا تشير إلى عبد الله بن جعفر بشيء.

ولعل هذا هو الراجح الذي ينبغي السكون إليه.

# نصيحة ابن جعفر صواب، وهناك أصوب:

لقد نصح عبد الله بن جعفر الإمام الحسين «عليه السلام»، كما جاء في

ص٢١٨ والفتوح لابن أعثم ج٥ ص٦٧ وراجع: الكامل في التاريخ ج٤ ص٤٠ وإبصار العين ص٥٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٦٩. رسالته إليه بعدم مواصلة مسيره، وسأله بالله أن يفعل ذلك، إلى أن يتدبر عبد الله بن جعفر الأمر، ويأتي إليه..

وقد صرح بأن سبب هذا الطلب هو إشفاقه عليه من أن يهلك في وجهه ذاك، وأن يستأصل أهلُ بيته..

ونحن على يقين من صدق عبد الله بن جعفر «رحمه الله» في تعبيره عما يختلج في صدره، وما يتوقعه من نتائج، وقد استند في استخلاصه لها إلى عميق معرفته ببني أمية، وشدة حقدهم، وما يضمرونه لأهل البيت وبني هاشم، وما يخططون له من كوارث ونكبات يحبون أن ينزلوها بهم.

فكأنه «رحمه الله» كان يظن أن مسير الحسين «عليه السلام» إلى العراق سيمنح بني أمية الفرصة للتنفيس عما تجيش به صدورهم، وسيعتبرونها فرصة العمر لإنزال الضربة القاصمة بخصومهم، وأخذ ثاراتهم البدرية، وأحقادهم الأحدية..

ثم هو «رحمه الله» كان يعرف ولو على سبيل الإجمال جانباً من قيمة الحسين، وعظمته في الأمة، ومقامه عند الله، وأنه نور الأرض، ورجاء المؤمنين، ولا يريد لهذا النور أن يخبو، ولا لهذا الرجاء أن ينقطع.

وكل هذا الذي أخذه ابن جعفر، وكذلك ابن عباس وسواهما من المخلصين كذريعة لترغيب الإمام الحسين بالعدول عما عقد العزم عليه، صحيح في نفسه.. ولكنه لم يستوف الشروط، بل بقي يرتكز على محور واحد، هو ملاحظة حالات الأشخاص من بني أمية من حيث الدوافع والحالات والعصبيات والأهواء والغرائزيات التي تهيمن عليهم، وهم

الذين كانوا لا يملكون إلى جانب ذلك روادع دينية، وقياً أخلاقية، ومشاعر إنسانية تخفف أو تحد من غلوائهم في اندفاعاتهم لتلبية مطالب ورغبات هذه النوازع الشريرة.

كما أنه «رحمه الله» ينظر إلى الإمام الحسين «عليه السلام» على أنه قيمة في نفسه، وصلاح وخير وهو نور الأرض، ورجاء للمؤمنين، ولكن بغض النظر عن أي شيء آخر خارج دائرة القيمة الشخصية، والفضل والخير المتجسد فيه، ربم لظنه «رحمه الله» أن ما يخرج عن هذه الدائرة إنما يعني الناس الآخرين، الذين يفترض فيهم أن يستضيئوا بالنور، وأن ينهضوا بهذا الرجاء، ويحققوا الحلم إن شاؤوا..

أما الإمام الحسين «عليه السلام» فإن نظرته لهذه الأمور لا تختلف عن نظرة هؤلاء فيما يرتبط بحالات بني أمية، وأهدافهم، ونوازعهم الشخصية، كما أنه يريد أن تكون الأمور بأيدي العلماء بالله، الأمناء على وحيه...

كما أنه يعرف النتائج المترتبة على سفره إلى العراق، من خلال ما يمكن أن يقدم عليه الأخطبوط الأموي من مجازفات ضده، وهو يعرف أيضاً موقعه من هذا الدين، وفي هذه الأمة..

ولكن هناك عنصر حيوي جداً يرى أنهم لم يأخذوه بنظر الاعتبار، وهو العنصر الأهم الذي يوجب استبعاده تضييع الأهداف الإلهية، والوقوع في الفخ الذي أرادوا بنصائحهم الفرار منه، وهو أن يصبح الأمر أكثر خطورة، والعدو أشد جرأة، ورعونة وفتكاً، وإطلاق يده في طمس معالم الدين، وصيرورته أشد قوة وشراسة على رموز الفضل والقداسة،

ويسهِّل عليه التخلص من أئمة الأمة، وأوصياء الأنبياء، وورثتهم من العلماء والأتقياء بأهون السبل، وأيسر الوسائل..

وهذا العنصر هو ما أعلنه الإمام الحسين «عليه السلام» في المدينة، وهو ضرورة الإصلاح في الأمة، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والمنع من نكث العهود، وتدمير القيم، وإفساد الأخلاق، وهدم مباني الحياة الاجتماعية التي تقوم بها حياة الأمم..

وهذا واجب قد جعله الله على عاتق جميع الناس، ولاسيها العلماء والأئمة الهداة، فإن مسؤوليتهم أكبر، وفعاليتهم لا بد أن تكون أكثر، ونظرتهم أجدر بأن تكون صائبة في ظل علمهم الصحيح، وعصمتهم عن كل خطأ وخطل، وجهل، واتباع للهوى.

وهذا الواجب الإلهي لا يحتم القيام بالسيف، إلا إذا أراد أهل الأهواء ورموز الفساد والضلال، أن يناصبوه العداء، فحينئذ لا بد من الدفاع عن النفس، على قاعدة: وما حيلة المضطر إلا ركومها..

والشاهد على أن القيام بهذا الواجب الإلهي لا يحتم استعمال السيف الا دفاعاً عن النفس: حروب النبي «صلى الله عليه وآله» لأعدائه، فإنها كلها كانت تنطلق من هذا المبدأ..

ويدل على ذلك أيضاً: قوله «عليه السلام» في آخر كتابه للأشدق: «فَإِن كُنتَ نَوَيتَ بِالكِتابِ صِلَتي وبِرِّي، فَجُزيتَ خَيراً فِي الدُّنيا وَالآخِرَةِ».

وهذه الكلمة تشير إلى أنه لا يتعامل معه، كما يتعامل مع عدو محارب، كما أننا رأينا أن جوابه كان جواباً إقناعياً، ليس فيه ما يدل على نية عداوة أو

حرب، أو ثورة مسلحة، أو ما إلى ذلك، ربم الأنه «عليه السلام» أراد أن يؤكد له ولغيره على أن القيام بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وطلب الإصلاح في الأمة، يجب أن يشيع أجواء التآلف والمحبة والوئام، والتعاون على تحقيق رضا الله سبحانه، لا العكس..

واستكمالاً للبحث نشير إلى ما يلي:

# جواب الإمام على رسالة الأشدق:

إنه «عليه السلام» قد فنّد المنطق الذي يجاول الأمويون تسويقه بين أهل الإسلام، وبيَّن وجوه السفه والمغالطة فيه، ويمكن أن نشير إلى مضامين هذه الرسالة ضمن النقاط التالية:

### ألف: من هو الشاق، وما الشقاق؟!:

إن ما زعمه الأشدق، من أن ما يقدم عليه الحسين «عليه السلام» هو من مفردات الشقاق، الذي يودي بصاحبه إلى الهلاك، هو محض مغالطة فظة، لا تستند إلى أساس، فإن الشقاق ليس هو مطلق المخالفة للحاكم، ولا هو مجرد الإعتراض على القضايا والأحكام.

بل الشقاق هو أن يشاقق أحد الله ورسوله. ويعمل على خلافها، ويدعو إلى إبطال تدبيرهما، وتضييع الأهداف التي بعث الله الأنبياء والرسل وأمرهم بأن يضحوا بالغالي والنفيس من أجلها..

فإذا كانت الدعوة إلى الله عز وجل، وترك عبادة الهوى، وترك طاعة الجبارين في معصيته تعالى، فإن هذه الدعوة لا تكون شقاقاً، والداعي لا يكون شاقاً ولا عاقاً.

وكذلك الحال إذا لم يكن في دعوته أشراً، ولا بطراً، ولا مفسداً، ولا ظالماً.. وكان يلتزم أحكام الشرع والدين، والأخلاق، والقيم الإنسانية.

فمن يكون هكذا لا يمكن اعتبار عمله شقاقاً، لأن العمل الصالح لا يمكن أن يكون كذلك..

وهكذا الحال إذا كان صاحب الدعوة ملتزماً بها يفرضه عليه إسلامه من واجبات تجاه أهل الإسلام، مثل إصلاح شؤونهم، والسعي في قضاء حوائجهم، وتعليم جاهلهم، وأمر تارك المعروف بالمعروف، ونهي مرتكب المنكر عن المنكر.. فمن قام بواجبه هذا لا يمكن أن يعتبر شاقاً، ولا أن يكون عمله من مفردات الشقاق، حتى لو سخطه الحاكم الجائر ونهى عنه، فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

# ب: الأمان مهن ولهن؟!:

ثم أشار «عليه السلام» إلى الخلل في نظرتهم إلى الأمان الذي يبذلونه له، وإلى قيمته، وتطبيقاته، فذكر «عليه السلام» ما يلي:

أولاً: أن الأمان الذي ينفع ويجدي، ولا تشوبه أي شائبة، هو أمان الله تبارك وتعالى في يوم القيامة، لا أمان البشر في أي موقع كانوا..

ثانياً: إن أمان الدنيا لا قيمة له إذا لم يؤد إلى الأمان الإلهي في الآخرة..

ثالثاً: إن إعطاء الأمان للحسين «عليه السلام» في الدنيا من قبل الأشدق، أو يزيد أو غيرهما، إذا كان يؤدي إلى تخلي الإمام الحسين «عليه السلام» عن واجبه تجاه الأمة في إصلاح أمورها، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيها، سوف يكون من موجبات سلب الأمان الإلهي له بصورة يقينية في الآخرة.

رابعاً: وبذلك يعلم: أن ما يسعى إليه الحسين «عليه السلام» من الإصلاح في الأمة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو الذي يضمن له الأمان الإلهى في الآخرة، لا أمان الأشدق، ولا أمان يزيد وبنى أمية.

### هل الرؤيا عذر مقبول؟!:

وقد لاحظنا: أن الإمام الحسين «عليه السلام» قد اعتذر لناصحيه عن عدم انصرافه عن السفر إلى العراق بها أمره الرسول «صلى الله عليه وآله» به في الرؤيا.

وقد تقدم في الجزء الحادي عشر من هذا الكتاب بعض الكلام عن الرؤيا، وذلك حين عزم «عليه السلام» على مغادرة المدينة إلى مكة.

ولكن يبقى سؤال يقول: ما معنى أن يحتج «عليه السلام» على محبيه ومناوئيه برؤيا رآها، وأمر تلقاه فيها من رسول الله «صلى الله عليه وآله»؟! هل أراد بذلك إسكاتهم وبث اليأس في نفوسهم ليكفوا عن إصرارهم عليه بصرف النظر عن ذلك السفر، بعد أن لم يخضعوا للحجج والبراهين، ولم يستجيبوا لمنطق الأحداث والوقائع؟!

أم أراد بذلك: أن يثبت عملياً حقه في ممارسة حريته ما دام في دائرة العمل بأحكام الله، ولم يتجاوز الضوابط والمعايير الأخلاقية، والدينية وغيرها. وأن من حقه أن لا يخضع للابتزاز الذي لا مبرر له إلا البغي، والعدوان، والتجر المقيت؟!

على أنه قد تقدم: أن الخضوع لإرادة هؤلاء الظالمين قد يعطي الانطباع عن أن الحسين «عليه السلام» كان مخطئاً أو متسرعاً في قراره.. ويعطى

أولئك الجبابرة بعض العذر \_ بنظرهم \_ في كل ما يقدمون عليه في المستقبل في حق مناوئيهم، حتى الحسين «عليه السلام».

يضاف إلى ذلك: أن هذا الخضوع سوف يمنح أولئك القتلة الفرصة للتخلص من الإمام الحسين «عليه السلام» بطرقهم الخفية، أو المعلنة إذا توفرت لهم ظروف الإعلان الذي يزيدهم قوة وبغياً، وشراسة وصلفاً..

ولا ننسى بعد كل ما تقدم غدر معاوية بحجر وأصحابه، وغدر ابن زياد بهاني بن عروة، وبمسلم بن عقيل، بعد أن أعطاهما الأمان.

وأي من هذه الاحتمالات إذا تحقق فإنه سوف يضيع على الإسلام وأهله أعظم الفوائد والعوائد، وسوف يسهل على الطغاة الفتك بكل من يتوهمون أن لديه خلافاً، كما أنهم سوف لا يجدون أمامهم أي حاجز يحجزهم عن إشاعة الضلالات، والبدع، وإفساد أخلاق الناس، وتشويه عقائدهم وإحياء أمر الجاهلية فيهم..

# عون بن عبدالله بن جعدة:

لحق َ الحُسَينَ «عليه السلام» عَونُ بنُ عَبدِ الله بنِ جُعدَةَ بنِ هُبَيرَةَ بِذاتِ عِرقٍ، بِكِتابٍ مِن أبيهِ يَسأَلُهُ في الرجُّوع، ويذكرُ مُمَا يَخَافُ عَليهِ مِن مَسيرِهِ، فَلَم يُعجِبهُ (١).

ونشير هنا إلى أمرين، لا نملك دليلاً ولا شاهداً على أي منهما، وهما: الأول: يحتمل أن يكون قوله: «فَلَم يُعجِبهُ»، مصحف عن كلمة «فَلَم

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ج٣ ص٣٧٧ و (ط دار التعارف) ج٣ ص١٦٥.

يُجِبهُ»، فإنه «عليه السلام» لم يقبل من أحد ما اقترحوه عليه، من الإنصراف عن ذلك المسير..

الثاني: قد يمكن للمرء أن يحتمل أيضاً أن النساخ قد صحفوا كلمة «جعفر» بكلمة «جعدة»، ثم أضافوا إليها كلمة هبيرة تبرعاً منهم للتوضيح.

ويكون الصحيح: أن عون بن عبد الله بن جعفر هو الذي لحق بالحسين «عليه السلام» بذات عرق بكتاب من أبيه. فإن عبد الله بن جعفر هو الذي كان يتحرك في أكثر من اتجاه ليجنب الحسين «عليه السلام» الخطر الذي كان يتوقعه عليه من بنى أمية..

وعدا ذلك، فإنه إذا كان عبد الله بن جعدة بن هبيرة كان في مكة، فلهاذا لم يبادر إلى الإجتماع بالإمام الحسين «عليه السلام»، ويبذل المحاولة لإقناعه بالعدول عن ذلك؟! وما هي الحكمة في تركه يخرج، ثم يلحقه بكتاب مع ابنه؟!

# الفصل الثالث: الناصحون: مكاتبات من بعيد..

### بداية:

يمكن تقسيم الناصحين إلى فئات ثلاث:

الأولى: الذين نصحوا الإمام عبر المراسلة.

الثانية: الناصحون على سبيل المشافهة المباشرة قبل ترك مكة.

الثالثة: الناصحون له «عليه السلام»، وهو في الطريق إلى العراق.

ونتعرض في هذا الفصل إلى من نصح الإمام بالمكاتبة، غير أن علينا أن نذكر القارئ الكريم بأن هؤلاء الناصحين لم يكونوا كلهم مخلصين، بل كان فريق منهم بصدد خدمة يزيد وبنى أمية، فإلى ما يلى من مطالب:

# عطفاً على ما سبق:

تحدثنا في الفصل السابق عن كتاب عبد الله بن جعفر «رحمه الله» الذي أرسله إلى الإمام الحسين «عليه السلام» مع ولديه: عون ومحمد.

وقلنا: إنه «رحمه الله» قد عاد فالتقى بالحسين «عليه السلام» برفقة يحيى بن سعيد أخي الأشدق، حين جاء إليه برسالة أخيه الأشدق التي تضمنت إعطاءه الأمان ووعوداً بالصلات والعطايا..

غير أن بعض المصادر قد ذكرت رسالة من عبد الله بن جعفر إلى الإمام

الحسين «عليه السلام» لا يختلف نصها كثيراً عن نص رسالته إليه قبل لقائه به هو ويحيى بن سعيد المرسل من قبل أخيه.

ولكنها لم تذكر رسالة الأشدق إليه «عليه السلام»، وجوابه «عليه السلام» عليها. بل ذكرت جواباً له «عليه السلام» إلى عبد الله بن جعفر.

فهل اختصر هؤلاء ما جرى، وسجلوا نصيحة ابن جعفر له، وجوابها منه «عليه السلام»، وتركوا ما عدا ذلك؟! أو أنهم لم يثقوا بصحة ما يقال، من أن الأشدق قد كتب إليه «عليه السلام» بالأمان ومنّاه وعوداً بالبر والصلات؟

ولعل سبب شكهم هو بعض ما ذكرناه من نقاط ضعف حفل بها ذلك النص.

أو أنهم اعتقدوا أن ابن جعفر قد أرسل إليه «عليه السلام» تلك الرسالة مرتين، إظهاراً لإصراره عليه بالإنصراف.

إن ذلك كله محتمل، ولعل هذا الإحتمال الأخير هو الأرجح.. ونحن نذكر هنا نص رسالة عبد الله بن جعفر إلى الإمام الحسين، وجوابه «عليه السلام» عليها، وهو التالى:

### بين الحسين علسية وابن جعفر:

### قالوا:

انتقل الخبر بأهل المدينة أن الحسين بن علي «عليه السلام» يريد الخروج إلى العراق، فكتب إليه عبد الله بن جعفر:

# بِسمِ اللهِ الرَّحنِ الرَّحيمِ

لِلحُسَينِ بنِ عَلِيٍّ «عليه السلام» مِن عَبدِ الله بنِ جَعفَرٍ..

أما "بعد، أنشدُكُ الله َ ألا تخرَجُ عن مكة الإي خائفِ معلى عَلَيكَ مِن هذَا الأَمرِ الَّذي قَد أزمَعتَ عَلَيهِ أن يكونَ فيه هَلاكُكَ وأهل بَيتِكَ.

فَإِنَكَ إِن قَتَلُتِ أَخَافُ أَن يُطْفَأَ نُورُ الأَرضِ، وأَنتَ رَوحُ الْهُدَى، وأَميرُ الْمُومِنينَ، فَلا تَعجَل بِالمَسيرِ إِلَى العِراقِ، فَإِنِّي آخُذُ لَكَ الأَمانَ مِن يَزيدَ، وجَميع بَني أُمَيَّةَ، عَلى نَفسِكَ، ومالِكَ، ووَلَدِكَ، وأهلِ بَيتِكَ، وَالسَّلامُ.

قالَ: فَكَتَبَ إِلَيهِ الْحُسَينُ بنُ عَلِيٍّ «عليه السلام».

أَمَّا بَعَدُ، فَإِنَّ كِتَابَكَ وَرَدَ عَلَيَّ فَقَرَأْتُهُ، وفَهِمتُ مَا ذَكَرتَ، وأُعلِمُكَ أَنِّ رَأَيتُ جَدِّي رَسُولَ اللهِ «صلى الله عليه وآله» في مَنامي، فَخَبَّرَني بِأَمْرٍ وأَنَا ماضِ لَهُ، لي كَانَ أُو عَلَيَّ.

وَالله \_ يَا بِنَ عَمِّي ، لَو كُنتُ في جُحرِ هامَّةٍ مِن هَوامِّ الأَرضِ لَاستَخرَجوني وَيقتُلوني.

وَالله يَا بِنَ عَمِّي، لَيُعِدَيَنَّ عَلَيَّ كَمَا عَدَتِ اليَهودُ عَلَى السَّبتِ، وَالسَّلامُ (١).

(۱) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص ٦٧ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص ٢١٧ وراجع: مناقب آل أبي طالب ج٤ ص ٩٤ و (ط دار إحياء التراث) ج٣ ص ٢٤٥ و والطبقات الكبرى لابن سعد (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص ٤٤٧ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص ٥٥ وتهذيب الكمال ج٦ ص ٢٩٧ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص ٢٩٧

ونقول:

### رسالتان من ابن جعفر:

ظاهر هذا النص: أن عبد الله بن جعفر قد كتب هذه الرسالة من المدينة إلى الحسين «عليه السلام» الذي كان في مكة.

أما الرسالة التي كتبها إلى الحسين «عليه السلام»، وأرسلها إليه مع ابنيه: عون ومحمد، ثم لحق به هو ويحيى بن سعيد برسالة الأشدق، فظاهر كلام الشيخ المفيد «رحمه الله»: أن ابن جعفر قد أرسلها إلى الحسين «عليه السلام» من مكة، وكان الحسين «عليه السلام» في طريقه إلى العراق.

### أمير المؤمنين:

وقد وصف عبد الله بن جعفر الحسين «عليه السلام»: بأنه روح الهدى، و «أمير المؤمنين»، ولم نر أن الحسين «عليه السلام» في رسالته الجوابية قد اعترض عليه وصفه بـ «أمير المؤمنين» أو أنكره، أو نفاه عن نفسه. مع أن من المعلوم: أن لقب «أمير المؤمنين» خاص بعلي «عليه السلام» دون سواه.

### ونجيب:

أولاً: إن كلمة «أمير المؤمنين» إن أريد منها الإخبار عن أن الإمارة على

وتاريخ الإسلام للذهبي ج٥ ص٩ وبغية الطلب في تاريخ حلب ج٦ ص٢٦١٠ وترجمة والبداية والنهاية ج٨ ص١٦٦ و (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٧٦ وترجمة الإمام الحسين لابن عساكر ص٢٩٦ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٢٤٣ عن من تقدم.

الناس حق له «عليه السلام» دون سواه، فلا إشكال في ذلك. وإنها الإشكال في صورة إرادة جعل هذا لقباً له، تماماً كها جعله الله ورسوله لعلي «عليه السلام».

وعبد الله بن جعفر قد عايش الأحداث، ورأى وسمع، وعرف أن هذا اللقب المبارك هو من منح الله تعالى لعلي «عليه السلام»، وإن حاولت أيدي المناوئين سرقته، كما ذكرناه في كتابنا: الصحيح من سيرة الإمام علي «عليه السلام»، فراجع.

ثانياً: لو أن الحسين «عليه السلام» أراد أن ينكر على ابن جعفر، هذا اللقب لوجد بنو أمية في ذلك ذريعة لخداع الناس، وإيهامهم بأنه «عليه السلام» يعترف بأنه لا يحق له مقام الإمامة، وهو ينازع صاحب هذا المقام بصورة ظالمة.

مع أن الحقيقة هي: أنه هو «عليه السلام» صاحب هذا المقام بنص من رسول الله «صلى الله عليه وآله»، وباعتراف من معاوية أيضاً \_ كما ألمحنا إليه غير مرة.

# كتاب الأحنف بن قيس:

وقد ذكرنا في هذا الكتاب: ما روي عن أبي بكر بن عياش، من أنه قال: كُلْتَبَ الأَحْنَفُ لَإِلَى الحُسَينِ «عليه السلام» \_ وَبَلَغَهُ أَنَّهُ عَلَى الخُروجِ \_: ﴿فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ الله حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ (١) (٢).

<sup>(</sup>١) الآية ٦٠ من سورة الروم.

<sup>(</sup>٢) راجع موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٢٣٨ عن مثير الأحزان ص٢٧ و (ط

وقد ذكرنا هناك ما يغني عن إعادته هنا، وقلنا: إن هذا من سوء أدب الأحنف، ومن دلائل سلبه التوفيق والرشاد. وليراجع ما ذكرناه في الجزء الثاني عشر، فصل: «الحسين «عليه السلام» يكاتب زعماء البصرة»

### عمرة بنت عبد الرحمان:

وكَتَبَت إلَيهِ [أي إلَى الحُسَينِ «عليه السلام»] عَمرَةُ بنتُ عَبدِ الرَّحمنِ، تُعَظِّمُ عَلَيهِ ما يُريدُ أن يَصنَعَ، وتَأمُرُهُ بِالطَّاعَةِ، ولُزوم الجَهاعَةِ!

وَتُخبِرُهُ أَنَّهُ إِنَّمَا يُساقُ إِلَى مَصرَعِهِ، وتَقولُ: أَشْهَدُ لَحَدَّثَتني عائِشَةُ أَنَّهَا سَمِعَت رَسولَ اللهِ «صلى الله عليه وآله» يَقولُ: «يُقتَلُ حُسَينٌ بِأَرضِ بابِلَ». فَلَمَّا قَرَأً كِتابَها، قالَ: فَلا بُدَّ لِي إِذاً مِن مَصرَعي! ومَضى (١). ونقول:

المكتبة الحيدرية) ص١٧ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٤٠ وأنساب الأشراف ج٣ ص٢٩٨ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٢٩٨ ولواعج الأشجان ص٤٢ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص١٨٩.

(۱) الطبقات الكبرى لابن سعد (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٤٤٦ وتهذيب الكهال ج٦ ص٤١٨ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٢٩٦ (وليس فيه: وتأمره بالطاعة ولزوم الجهاعة)، وتاريخ مدينة دمشق ج١٤ ص٢٠٩ رقم ٢٠٤٣ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٥ ص٩ وليس في ذيله (فلها)، وبغية الطلب في تاريخ حلب ج٦ ص٢٠٩ والبداية والنهاية ج٨ ص٣٦١ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٢٦٢ عنهم.

الغرور إلى حد التوثب على معلميه ومربيه، وجعل نفسه في موقع المعلم، والمرشد لهم، فإن ذلك مما يضحك الثكلي ويزيد في البلوى..

وها نحن نرى امرأة سمعت شيئاً من أفواه الناس مما فيه الغث والسمين، ولم يعرف عنها أنها أخذت شيئاً من النبي «صلى الله عليه وآله»، أو من أوصيائه الطاهرين، وأهل بيته الذين هم أئمة الدين، كما أنه كانت في معزل عن العلماء الذين أخذوا عنهم، واستفادوا منهم.. بل كانت هذه المرأة في أجواء مناوئيهم، ومبغضيهم، ومحاربيهم.

إن هذه المرأة مع ما لها من تاريخ مجهول تجعل نفسها في موقع الواعظ، والآمر الناهي، والمعلم لأهل بيت النبوة، ومعدن الرسالة، ومختلف الملائكة، ومعدن الوحى والتنزيل.

Y ـ إن هذه المرأة تأمر الحسين «عليه السلام» بالطاعة، وتعني بها الطاعة للجبارين والظالمين والقتلة، وتأمره أيضاً بلزوم جماعة أهل البغي والضلال، مع معرفتها بأنه سيد شباب أهل الجنة، وان رسول الله «صلى الله عليه وآله» قد أعلن إمامته للأمة في أكثر من مورد ومناسبة.

فإن كان يصح أن تعد هذه المرأة في جملة العلماء، فعلى العلم والعلماء السلام.. أن يصبح أمثالها هداة الأمة إلى طريق السلامة، وحفظة الدين، فلطالما سمعنا من يقول: «من كان الديك دليله، فبيت الدجاج مأواه».

٣ ـ إن هذه المرأة قد أخطأت خطأً فاحشاً في فهم ما حاولت الإلماح إليه، فهي لم تعرف أن المراد بالجماعة هم جماعة أهل الحق.

ولم تعرف أيضاً: أن المراد بمن تجب لهم الطاعة، هم خصوص أئمة الدين من أهل البيت «عليهم السلام».

وهي لم تعرف ثالثاً: مرامي ودلالات الحديث الذي روته عائشة عن النبي «صلى الله عليه وآله» في حق الحسين «عليه السلام»، من أنه «صلى الله عليه وآله» قال: «يُقتَلُ حُسَينٌ بأرض بابِلَ».

فإنه يدل على ضد ما أرادت أن تثبته به، فإنه «صلى الله عليه وآله» لا ينطق عن الهوى، فهو يخبر عن أنه يقتل في أرض بابل، ولا يمكن أن يقتل في تلك الأرض إلا إذا سافر إليها، فالرواية تحتم عليه السفر، فإن النبي «صلى الله عليه وآله» لا ينطق عن الهوى، فكان الأحرى لعمرة بنت عبد الرحمان أن تدرك أن منعه عن السفر سيؤدي إلى تكذيب الله ورسوله، ولذلك قال «عليه السلام» حين قرأ رسالتها: فكلا بُدَّ لي إذاً مِن مَصرَعي! ومَضى.

غ ـ وإذا أردنا أن نلتمس عذراً لعمرة بنت عبد الرحمان، فقد يكون هذا العذر هو: أنها أخذت هذا البعد عن أهل البيت «عليهم السلام» وكونها ـ كها يقول الذهبي ـ تلميذة لعائشة، وربيبتها(١)، التي روت عنها روايتها عن قتل الحسين بأرض بابل..

وعائشة هي التي قادت حرب الجمل ضد على والحسن والحسين «عليهم السلام»، وهي التي كانت لا تقدر على ذكر على «عليه السلام» بخير أبداً.

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء ج٤ ص٥٠٧ وراجع: تهذيب التهذيب ج١٦ ص٣٨٩ وتهذيب الكمال ج٣٥ ص٢٤١.

• وهي التي منعت من إدخال جنازة الإمام الحسن «عليه السلام» إلى موضع دفن جده، وكانت تقول: «نحوا ولدكم عن بيتي، ولا تدخلوا بيتي من لا أحب» (١). ثم إن لنا أن نسأل: ألم تكن زينب بنت علي «عليه السلام» موجودة، فلهاذا لا تأخذ عمرة منها كها تأخذ من غيرها؟! وزينب هي التي يقول عنها الإمام الحسين «عليه السلام»: «أنت بحمد الله عالمة غير معلمة، وفهمة غير مفهمة» (٢).

وعدا ذلك، ألم تكن أم سلمة، من زوجات رسول الله «صلى الله عليه وآله»؟! بل كانت أفضل زوجاته «صلى الله عليه وآله» بعد خديجة «عليها السلام».

فلهاذا لا تأخذ عمرة عن أم سلمة حب أهل البيت، والتزام خطهم ونهجهم صلوات الله عليهم، وتلتزم بها أمره الله تعالى، ورسوله «صلى الله

<sup>(</sup>۱) راجع: مقاتل الطالبيين ص ٤٩ وتاريخ الأمم والملوك ج٤ ص ٤٦ والإرشاد للمفيد ص ١٩٣ و (ط دار المفيد) ج٢ ص ١٩٨ وتاريخ اليعقوبي ج٢ ص ١٩٣ وراجع: الخرائج والجرائح ج١ ص ٢٤٢ والمستجاد من الإرشاد (المجموعة) ص ١٤٩ وبحار الأنوار ج٤٤ ص ١٥٣ و ١٥٤ و ١٥٧ والأنوار البهية ص ١٩٨ والدرجات الرفيعة ص ١٢٥ وقاموس الرجال ج١٢ ص ٣٠٠ وأعيان الشيعة ج١ ص ١٧٥ والجمل للمفيد ص ٢٣٤ وكشف الغمة ج٢ ص ٢٠٩ ومناقب آل أبي طالب ج٣ ص ٢٠٤ وراجع: روضة الواعظين ص ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) الإحتجاج ج١ ص١١٤ ومقتل الحسين للمقرم ص٣٨٨ وبحار الأنوار ج٥٤ ص١٦٤.

عليه وآله» فيهم؟!

#### الأصم يكتب للحسين السَّلِد:

«حدثنا محمد بن علي، حدثنا محمد بن سعيد الرقي، حدثنا أبو عمر بن هلال، حدثنا عمرو بن عثمان، حدثنا بعض أصحابنا عن سفيان بن عيينة قال:

كَتَبَ يَزِيدُ بنُ الأَصَمِّ إِلَى الحُسَينِ بنِ عَلِيٍّ «عليه السلام» حينَ خَرَجَ:

أمّا بَعدُ، فَإِنَّ أهلَ الكوفَةِ قَد أَبُوا إلّا أَن يَنْفضوك [في تاريخ مدينة دمشق: يُبغِضوكَ، وقَلَّ مَن أبغَضَ إلا قلق.

وإنِّعِلُّذكُ بَاسُهِ أَن تكون كَالمَغتُر َ بِالبَرقِ، أَو كالمسبق وهو [في تاريخ مدينة دمشق: كَالمُهريقِ ماءً] لِلسَّرابِ، واصبر ﴿إِنَّ وَعْدَ الله حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَنَّكَ ﴾ [في تاريخ مدينة دمشق: أهلُ الكوفَةِ] ﴿الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ (١).

#### ونقول:

1 ـ إن رسالة هذا الرجل تلتقي مع رسالة عمرة بنت عبد الرحمان في سلبياتها، بل وتزيد عليها: أنها تكاد تصرح بتجهيل الإمام الحسين «عليه السلام».

وأنه يكاد يكون بمثابة ألعوبة في أيدي أهل الكوفة.

وأنه كالمغتر بالبرق.

أو كمن يهرق ما لديه من ماء حين يرى السراب.

(۱) حلية الأولياء ج٤ ص٩٨ وتاريخ مدينة دمشق ج٦٥ ص١٢٧ ومختصر تاريخ مدينة دمشق ج٢٨ ص٣٢٥.

وهذه إهانات لا تطاق. ولا تصدر عن إنسان عرف حده فوقف عنده.

٢ ـ إنه قد زاد الطين بلَّة أنه خاطب الإمام الحسين بالآية الكريمة، التي تقول: ﴿فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ﴾ أهلُ الكوفَة ﴿الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾. فإنه جعل أهل الكوفة في زمرة الكافرين.

"- ثم إنه قد سمح لنفسه بأن يخاطب الإمام المعصوم بها يخاطب الله به أنبياء وأوصياء هم. وقد قلنا: إن الله يخاطب البشر كلهم من موقع الألوهية والربوبية، وليس للبشر أن يخاطبوهم بهذه الصفة، بل عليهم أن يخاطبوهم من موقع السامع المطيع. وإنها يخاطب الله أنبياء بهذا الخطاب على معنى لحاظ صفة البشرية فيهم. والبشر يتأثرون بأمثال هذه الأمور، وإن كان سبحانه يعلم بأن أنبياء لا يتأثرون بها، وأنهم منزهون عن أي خطأ أو خطل في الفكر والقول والعمل. كها دل عليه اختياره تعالى لهم للنبوة أو للإمامة الدال على عصمتهم.

\$ \_ إن ذلك كله يدل على مدى الغرور الذي استبد ببعض الناس الذين كانوا كحاطب ليل، يأخذون من الناس وعنهم الغث والسمين، والصادق والكاذب، وقد غرهم تسميتهم علماء أو محدثين، فاستطالوا ظلهم، وأعربوا عن جهلهم بجرأتهم على أئمة الدين، وأعلام الإيمان، وشجرة النبوة. فإنا لله، وإنا إليه راجعون.

• \_ إن هؤلاء كانوا هم وعاظ السلاطين، الساعين إلى أن يرضى عنهم الطواغيت والقتلة، والضالون المفسدون، والمعتدون على الله ورسوله، وأهل بيته الطاهرين المعصومين «عليهم السلام»، فصاروا يتسابقون لإطفاء نور الله،

وطمس الحق والدين والكيد لأهله على قاعدة: «اشهدوا لي عند الأمير».

7 ـ بقي أن نشير إلى أن يزيد بن الأصم هذا كان ـ كما يظهر ـ هو من رواد مجالس السلاطين، والخلفاء من بني أمية. فراجع ترجمته في كتاب تاريخ مدينة دمشق لابن عساكر وغيره.

## كتاب المسور بن مخرمة:

كَتَبَ إِلَيهِ [أي إلى الحُسَينِ «عليه السلام»] المِسوَرُ بنُ مَحَرَمَةَ:

إِياكٌ أَن تَغَرَّ َ بِكُتُبِ أَهْلِ الْعِراقِ؛ ويَقُولَ لَكَ ابْنُ الزُّبَيرِ: الْحَق بِهِم، فَإِنَّهُم ناصِروكَ!

إِيَّاكَ أَن تَبرَحَ الْحَرَمَ؛ فَإِنَّهُم إِن كَانَت لَهُم بِكَ حَاجَةٌ، فَسَيَضرِبونَ إِلَيكَ آباطَ الإِبل حَتَّى يُوافوكَ، فَتَحْرُجَ فِي قُوَّةٍ وعُدَّةٍ.

فَجَزَّاهُ خَيراً وقالَ: أستَخيرُ الله في ذلِكَ (١).

#### ونقول:

١ ـ إن المسور بن مخرمة يرى أن الإمام الحسين «عليه السلام» يريد أن

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى لابن سعد (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٤٤٦ وتهذيب الكهال ج٦ ص٤١٨ وتاريخ مدينة دمشق ج١٤ ص٢٠٨ وبغية الطلب في تاريخ حلب ج٦ ص٣٠٦ وموسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٣٦٦ عنهم. وراجع: البداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٧٦ وترجمة الإمام الحسين لابن عساكر ص٢٩٤ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص٥٨.

يسقط حكومة يزيد، من خلال الإستفادة من الجهد الحربي لأهل العراق. مع أن الحسين «عليه السلام» لم يعلن ذلك، بل كان يداري الأمور، ليمهد للإصلاح في أمة جده «صلى الله عليه وآله»، من خلال إحياء سنة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

فلو أن الأمور سارت بهذا الإتجاه، وقبل الناس بالتزام حدود الله، فلا شيء يدل على أن الحسين «عليه السلام» سوف يعلن حرباً من الأساس.. بل إنه «عليه السلام» لم يفعل ذلك، حتى بعد أن ألجأوه إلى النزول في كربلاء، واستمر الأمر على هذه الحال إلى أن وقعت الواقعة.

إن الإمام الحسين «عليه السلام» إذا حصل التأييد الكبير والواسع من مجتمع أهل الإيهان، وأدرك الحكام أن من مصلحتهم الرضا بالإصلاحات المطلوبة، وقرروا أن يشاركوا فيها، وسارت الأمور في الاتجاه الصحيح. فلعل الإمام الحسين «عليه السلام» سيقتدي بأبيه، الذي آثر أن لا يثيرها حرباً شعواء تهلك فيها النفوس، ويعم الخراب والدمار.

Y ـ يلاحظ: أنه «عليه السلام» قد جزا المسور بن مخرمة خيراً، مع أن المسور لم يكن من أهل الخير، ولا هو ممن يستحق الدعاء له، فكيف نفسر ذلك؟! هل فعل الحسين «عليه السلام» ذلك لأنه لم يجد في كلام المسور ما يدل على سوء نيته وخبث طويته؟! أو أن ذلك على الأقل هو المفهوم من سياقه العام؟!

#### ونجيب:

بأنه «عليه السلام» لم يكن يتعامل مع الأشخاص استناداً إلى خلفيات

سابقة، بل هو يتعامل مع حالتهم الحاضرة، فيزن كلامهم، ويتعامل معهم على أساس ما يحمل من مداليل.

ولم يكن «عليه السلام» يصد أي إنسان عن أن يدعي التوبة عن سيئات أعماله، وإذا ادّعاها فإنه لا يبادر إلى تكذيبه.

وهذا فرق جوهري بين الإمام المعصوم الذي ينصف الناس، ويعطيهم حقهم، بل وفوق حقهم، ويعاملهم وفق ظواهر أعمالهم، ولا يضيق عليهم، ولا يوصد الأبواب في وجوههم، وبين من يعامل الناس من منطلق المشاعر والأهواء، والحسد، والإحن والأحقاد.

٣ ـ إن من المحتمل أيضاً: أن يكون المسور يريد أن يحقق مراد يزيد، ويقدم له خدمة جليلة، ولكن بطريقة خفية وذكية.

ولكن جواب الإمام له بإيكال الأمر إلى ما يختاره الله قد أحبط مسعاه، وأكد على أن القضية ليست قضية الاستيلاء على السلطة، بل هي قضية العمل بها يريده الله ويرضيه كها سنرى.

#### من هو المسور بن مخرمة؟!:

إنها قلنا: إن المسور بن مخرمة لم يكن يستحق الدعاء له، لما يلي:

المسور بن مخرمة هو الذي روى الحديث المكذوب عن خطبة على «عليه السلام» لبنت أبي جهل، وأن النبي قد خطب الناس وأعرب عن استيائه الشديد من هذا الأمر(١)، فراجع كتابنا: الصحيح من سيرة النبي

<sup>(</sup>١) وهو مروي في صحيحي البخاري ومسلم، وأنساب الأشراف ج١ ص٤٠٣

الأعظم «صلى الله عليه وآله» ج٦ ص٢٦٨. فقد أثبتنا كذب هذه الرواية جملة وتفصيلاً.

قال العسقلاني عن حديث خطبة بنت أبي جهل: «ووقع في بعض طرقه عند مسلم: سمعت النبي «صلى الله عليه وآله» وأنا محتلم، وهذا يدل على أنه (يعني المسور) ولد قبل الهجرة، ولكنهم أطبقوا على أنه ولد بعدها. وقد تأول بعضهم: أن قوله محتلم من الحلم بالكسر، لا من الحلم بالضم. يريد أنه كان عاقلاً ضابطاً لما يتحمله.

وقال مصعب: كان يلزم عمر بن الخطاب الخر..»(١).

#### ونقول لهذا المتأول:

لماذا لا يكون المسور قد كذب في دعواه بلوغ الحلم، كما كذب في أصل قصة خطبة بنت أبي جهل؟! على أن الحلم بكسر الحاء لا يعني العقل والضبط، كما زعمه هذا المتأول. بل معناه: أن لا يواجه الإساءة من الجاهل بمثلها، بل يعفو عنه ويصفح.

(۱) الإصابة ج٣ ص٤١٩ و (ط دار الكتب العلمية) ج ٦ ص ٩٤ وراجع: مختصر تاريخ دمشق ج٢٤ ص٣٠٦.

و مختصر تاریخ دمشق ج ۲۶ ص ۳۰٦.

<sup>(</sup>٢) الإستيعاب (بهامش الإصابة) ج٣ ص٤١٦ و (ط دار الجيل) ج٣ ص ١٣٩٩

٣ ـ قال أبو عمر، والزبير بن بكار: «وكان المسور لفضله ودينه وحسن رأيه تغشاه الخوارج، وتعظّمه وتبجّل رأيه، وقد برأه الله منهم»(١).

ولكن من أين علم أبو عمر وغيره: أن الله تعالى قد برَّ أ المسور من الخوارج؟! ولماذا لم تكن تغشى غيره من أصحاب الرأي الحسن؟! وهل صحيح أن الخوارج كانت تهتم بالرأي الحسن إذا لم يوافق نحلتها وأهواءها؟!

إنه كان أيضاً مع ابن الزبير، وقتل معه بحجر من أحجار المنجنيق (٢).

وراجع: الإصابة ج٣ ص ٤٢٠ و (ط دار الكتب العلمية) ج٦ ص ٩٥ و مختصر تاريخ دمشق ج٢٤ ص ٣٠٦ وقاموس الرجال ج١٠ ص ٧٦ والمنتظم في تاريخ الأمم والملوك ج٦ ص ٣٠٦ والكنى والألقاب ج٢ ص ٣٠٦ وتاريخ مدينة دمشق ج٨٥ ص ١٦١ وأسد الغابة ج٤ ص ٣٦٥ والأعلام للزركلي ج٧ ص ٢٢٥.

- (۱) الإستيعاب (بهامش الإصابة) ج٣ ص٤١٧ و (ط دار الجيل) ج٣ ص ١٣٩٩ و الإستيعاب (بهامش الإصابة) ج٣ ص٣٠٦ وتاريخ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص ٣٩١ ومختصر تاريخ دمشق ج٢٤ ص ٣٠٦ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٥ ص ٢٤٥.

• ـ قال الخطيب البغدادي: كان المسور لا يذكر أخيراً معاوية إلا استغفر له (١).

وفي نص آخر عن عروة بن الزبير: «إلا صلى عليه»(٢).

٦ ـ أرسله عثمان إلى دمشق يستصرخ معاوية لكي ينجده حين حوصر (٣).
 ٧ ـ ثم و فد على معاوية في خلافته ليقضي له حاجاته (٤).

الزوائد ج ۱۰ ص ۱۳ وعمدة القاري ج ۳ ص ۷۱ وج ۱۰ ص ۳۷ وسبل السلام ج ۲ ص ۲۱۲ والمعجم الكبير ج ۲۰ ص و والإستيعاب (ط دار الجيل) ج ۳ ص ۱۳۹۹ و خلاصة تذهيب تهذيب الكهال ص ۳۷۷ وشرح مسند أبي حنيفة ص ۳۹۱ وفيض القدير ج ۱ ص ۲۲۲ وقاموس الرجال ج ۱۰ ص ۲۷ و الثقات لابن حبان ج ۳ ص ۳۹۶ ومشاهير علماء الأمصار ص ۳۶ والتعديل والتجريح للباجي ج ۲ ص ۸۲۳ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج ۸ ص ۲۷۰.

- (۱) راجع: تاریخ بغداد ج۱ ص۲۲۳ وقاموس الرجال ج۱۰ ص۷۷ وراجع: خلاصة الرسائل العشر للمیلانی ص۶۰ ومختصر تاریخ دمشق ج۲۲ ص۳۰۸.
- (۲) تاريخ مدينة دمشق ج٥٨ ص١٦٨ وج٩٥ ص١٦٢ و محتصر تاريخ مدينة دمشق ج٢ ص٣٠٨ و ٣٩٢ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٢ ص٢٠١ و ٣٩٢ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٥ ص٢٤٦.
- (٣) راجع: تاريخ مدينة دمشق ج٣٩ ص٣٧٧ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٣ ص ٤٥٠ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص ٣٩٠ ومختصر تاريخ دمشق ج٢٤ ص ٣٠٠.
- (٤) سير أعلام النبلاء ج٣ ص١٥٠ و ١٥١ وتاريخ بغداد ج١ ص٢٢٣ وتاريخ

# أستخير الله في ذلك:

واللافت: أنه «عليه السلام» أضاف هنا قوله: «أستَخيرُ الله في ذلك». ولا يريد «عليه السلام» بالإستخارة هنا معناها المتداول والمعروف في أيامنا هذه بلا ريب، لأنه «عليه السلام» إنها كان بصدد امتثال تكليف إلهي، يتمثل بالقيام بإصلاح شامل في الأمة من خلال تهيئة الأجواء التي تفرض القيام بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإن رغمت أنوف أهل الفساد والضلال.

فلا توجد حيرة لديه «عليه السلام» ليحتاج في الخروج منها إلى الإستخارة، فإن الإمام المعصوم لا يحتاج إلى الإستخارة، لأنه يرى الواقع، ويعرف التكليف الإلهى فيه.

ويشهد لذلك: ما جاء في خطبته «عليه السلام» في مكة حين أزمع على الخروج منها إلى العراق، فقد قال «عليه السلام»:

«وخيرَ لي مَصرَعٌ أَنَا لاقيهِ»(١).

مدينة دمشق ج٥٨ ص١٦٧ و ١٦٨ وج٥٩ ص١٦١ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٥ ص٢٤٥.

(۱) راجع: المسائل العكبرية ج٦ ص٦٩ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٧ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٢١٦ و ٢١٧ وذوب النضار ص٣٠ ومثير الأحزان (ط المكتبة الحيدرية) ص٢٩ ولواعج الأشجان ص٧٠ ونزهة الناظر ص٨٦ والملهوف ص٣٨ وكشف الغمة ج٢ ص٣٢٩ وإبصار العين ص٢٧.

فدل بذلك على أن المراد بالخيرة هو ما اختاره الله له وعلمه «عليه السلام» بطرق مختلفة، ومنها: إخبار النبي «صلى الله عليه وآله» بتفاصيل ما يجري له فيه. وكان هو «عليه السلام» يخبر الناس بذلك، ويذكر لهم أموراً لا تنال إلا من مصدر الغيب بالطرق التي هيأها الله لأنبيائه وأوصيائهم.

## إنه درس في سياسة العباد:

وعلينا أن نستخلص من هذا التعامل الحسيني دروساً حيوية ورائدة في سياسة العباد، وفق النظرة الواقعية والواعية، التي تعطي لكل ذي حق حقه، مع مزيد من الرفق والمداراة، ما دام لهم مكان وجدوى..

وعلينا أيضاً أن لا نعتبر السياسة مجرد اقتناص فرص من أجل تضييع الحقوق، وتسجيل النقاط. فإن السياسة مسؤولية، لحفظ البلاد، ومصالح العباد في دينهم، وأخلاقهم، ومثلهم العليا، وليست السياسة ضروب غش واحتيال، وخداع، وغدر وما إلى ذلك، مما يتباهى به السياسيون في إيامنا هذه.. عصمنا الله من الزلل والخطل، في الفكر، وفي القول، وفي العمل..

# الفصل الرابع:

نصائح ولي وعدو: ابن عباس، وابن الزبير

#### الحسين علسين عباس:

١ ـ لمّا هَمَّ الحُسَينُ «عليه السلام» بِالحُروجِ إِلَى العِراقِ، أَتَاهُ ابنُ العَبّاسِ، فَقَالَ: يَا بنَ عَمِّ، قَد بَلغَني أَنَّكَ تُريدُ العِراقَ، وإنَّهُم أَهلُ غَدرٍ، وإنَّما يَدعونَكَ لِلحَرب، فَلا تَعجَل.

وإن أبيتَ إلّا مُحارَبة هذَا الجَبّارِ، وكرِهتَ المُقامَ بِمَكّة، فَاشخَص إلَى الْيَمَنِ؛ فَإِنَّها فِي عُزلَةٍ، ولَكَ فيها أنصارٌ وإخوانٌ، فَأَقِم بِها وبُثَّ دُعاتَكَ، وَاكتُب إلى أهلِ الكوفَةِ وأنصارِكَ بِالعِراقِ فَيُخرِجوا أميرَهُم، فَإِن قَووا عَلى ذلِكَ ونَفَوهُ عَنها، ولَم يَكُن بِها أَحَدُّ يُعاديكَ أَتيتَهُم \_ وما أَنَا لِغَدرِهِم بِآمِنٍ \_ وإن لَم يَفعلوا، أَقَمتَ بِمَكانِكَ إلى أَن يَأْتِيَ اللهُ بِأَمرِهِ، فَإِنَّ فيها حُصوناً وشِعاباً.

فَقَالَ الْحُسَينُ «عليه السلام»: يَا بنَ عَمِّ! إِنِّي لَأَعلَمُ أَنَّكَ لِي ناصِحُ، وعلي شَفَيق "، ولكِنَّ مُسلِمَ بنَ عَقيلٍ كَتَبَ إِلَيَّ بِاجتِهاعِ أَهلِ المِصرِ عَلى بَيعَتي ونُصرَتي، وقد أَجمَعتُ عَلَى المسيرِ إليهم.

قالَ: إِنَّهُم مَن خَبَرتَ وجَرَّبتَ، وهُم أصحابُ أبيكَ، وأخيكَ، وقَتَلَتُكَ غَداً مَعَ أميرِهِم، إِنَّكَ لَو قَد خَرَجتَ فَبَلَغَ ابنَ زيادٍ خُروجُكَ استَنفَرَهُم غَداً مَعَ أميرِهِم، إِنَّكَ لَو قَد خَرَجتَ فَبَلَغَ ابنَ زيادٍ خُروجُكَ استَنفَرَهُم إلَيكَ، وكانَ الَّذينَ كَتَبوا إلَيكَ أشَدَّ مِن عَدُوِّكَ، فَإِن عَصَيتني وأبيتَ إللا الحُوفَةِ، فَلا تُخرِجَنَّسِاءكَ وولدُكَ مَعَكَ، فوالله إني خائفِ "أن الخُروجَ إلى الكوفَةِ، فَلا تُخرِجَنَّسِاءكَ وولدُكَ مَعَكَ، فوالله إني خائفِ "أن تُقتَلَ كَما قُتِلَ عُمانُ، ونِساؤُهُ ووُلدُهُ يَنظُرونَ إلَيهِ.

فَكَانَ الَّذِي رَدَّ عَلَيهِ: لَأَن أُقتَلَ وَاللهِ بِمَكَانِ كَذَا، أَحَبُّ إِلَيَّ مِن أَن أُستَحَلَّ بِمَكَانِ كَذَا، أَحَبُّ إِلَيَّ مِن أَن أُستَحَلَّ بِمَكَّةَ.

فَيَئِسَ ابنُ عَبّاسِ مِنهُ، وخَرَجَ مِن عِندِهِ(١).

#### ٢ ـ عن ابن عبّاس:

جاءَني حُسَينٌ «عليه السلام» يَستَشيرُني فِي الخُروجِ إلى ما هاهُنا ـ يَعنِي العِراقَ ـ فَقُلتُ: لَولا أَن يَزرَؤوا بي وبِكَ لَشَبِثتُ [عل الصحيح: لنشبت] يَدَيَ فِي شَعرِكَ! إلى أينَ تَخرُجُ؟ إلى قَومِ قَتَلُوا أَباكَ، وطَعَنوا أخاكَ؟!

فَكَانَ الَّذِي سَخَا بِنَفْسِي عَنهُ أَن قَالَ لِي: إِنَّ هَذَا الْحَرَمَ يُستَحَلُّ بِرَجُل، وَلَأَن أَقْتَلَ فِي أَرضِ كَذَا وكَذَا ـ غَيرَ أَنَّهُ يُباعِدُهُ ـ أَحَبُّ إِلَيَّ مِن أَن أَكُونَ أَنَا هُوَ (٢).

#### ابن الزبير وابن عباس:

١ ـ قال بشر بن عاصم: سمعت ابن الزبير يقول: قلت للحسين بن علي

<sup>(</sup>۱) مروج الذهب ج۳ ص٦٤ و (منشورات دار الهجرة ـ إيران) ج۳ ص٥٥ والدرجات الرفيعة ص١٣٠ عنه.

<sup>(</sup>۲) المصنف لابن أبي شيبة ج ۸ ص ٦٣٢ وكنز العمال ج ١٣ ص ١٧٢ وراجع: المعجم الكبير ج ٣ ص ١١٩ وذخائر العقبى ص ٢٥٧ وسير أعلام النبلاء ج ٣ ص ٢٩٢ وتاريخ مدينة دمشق ج ١٤ ص ٢٠٠ و ٢٠١ ومقتل الحسين للخوارزمي ج ١ ص ٢٠١ وبغية الطلب في تاريخ حلب ج٦ ص ٢٦٠٣ ومناقب الإمام أمير المؤمنين للكوفي ج٢ ص ٢٦٠ وموسوعة الإمام الحسين ج ٣ ص ٢٤٥.

«عليهما السلام»: إِنَكَ تَذْهَب إلى قَوم قَتَلوا أَباكَ، وخَذَلُوا أَخاكَ.

فقال: لَأَن أُقتَلَ بِمَكانِ كَذا وكَذا، أُحَبُّ إِلَيَّ مِن أَن يُستَحَلَّ بِي مَكَّةَ، عَرَّضَ به (١).

٢ ـ عن عقبة بن سمعان قال:

إِنَّ حُسَيناً «عليه السلام» لمَّا أَجَمَعَ المَسيرَ إِلَى الكوفَةِ، أَتَاهُ عَبدُ اللهِ بنُ عَبِّاسٍ، فَقَالَ: يَا بنَ عَمِّإِنكَ قَدَ أَرجَفَ النَّاسُ أَنَّكَ سائِرٌ إِلَى العِراقِ، فَبيِّن عَبِّالسٍ، فَقَالَ: يَا بنَ عَمِّإِنكَ قَدَ أَرجَفَ النَّاسُ أَنَّكَ سائِرٌ إِلَى العِراقِ، فَبيِّن لي ما أَنتَ صانِعٌ؟

قَالَ: إِنِّي قَد أَجْمَعتُ الْمُسيرَ فِي أَحَدِ يَومَيَّ هذَينِ، إِن شَاءَ اللهُ تَعالى.

فَقَالَ لَهُ ابنُ عَبّاسٍ: فَإِنّي أُعيذُكَ بِاللهِ مِن ذلِكَ، أخبِرني \_ رَحِمَكَ اللهُ \_ أُتسيرُ إلى قَوم قَد قَتَلوا أميرَهُم، وضَبَطوا بِلاَدَهُم، ونَفَوا عَدُوَّهُم؟ فَإِن كانوا قَد فَعَلوا ذلِكَ فَسِر إلَيهِم، وإن كانوا إنَّما دَعُوكَ إلَيهِم وأميرُهم عَليهِم، قاهِرٌ قَد فَعَلوا ذلِكَ فَسِر إلَيهِم، فإنَّهُم إنَّما دَعُوكَ إلَى الحَربِ وَالقِتالِ، ولا آمَنُ لَمُم، وعُمّالُهُ تَجبي بِلادَهُم، فَإِنَّهُم إنَّما دَعُوكَ إلى الحَربِ وَالقِتالِ، ولا آمَنُ عَلَيكَ أن يَغُرّوكَ ويَكذِبوكَ، ويُخالِفوكَ ويَخذُلوكَ، [في الأخبار الطوال: كَما خَذَلوا أَباكَ وأخاكَ!] وأن يُستَنفَروا إلَيكَ، فَيكونوا أشَدَّ النّاس عَليكَ.

فَقَالَ لَهُ حُسَينٌ «عليه السلام»: وإنّي أستَخيرُ الله وأنظُرُ ما يَكونُ.

قَالَ: فَخَرَجَ ابنُ عَبَّاسٍ مِن عِندِهِ، وأَتَاهُ ابنُ الزُّبَيرِ فَحَدَّثَهُ سَاعَةً، ثُمَّ قَالَ: مَا أَدري مَا تَركُنا هؤُلاءِ القَومَ وكَفُّنا عَنهُم، ونَحنُ أبناءُ المُهاجِرينَ،

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب ج٤ ص١٥٦ و (ط المكتبة الحيدرية) ج٣ ص٢١١ عن كتاب الإبانة، ومدينة المعاجز ج٣ ص٥٠٣ وبحار الأنوار ج٤٤ ص١٨٥ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٥٥.

ووُلاةُ هذَا الأَمرِ دُونَهُم، خَبِّرني ماتُريدُ أن تَصنَعَ؟

فَقَالَ الْحُسَينُ «عليه السلام»: وَالله لَقَد حَدَّثتُ نَفسي بِإِتيانِ الكوفَةِ، وَلَقَد كَتَبَ إِلَيَّ شعِتي بِإِتيانِ الكوفَةِ، وَلَقَد كَتَبَ إِلَيَّ شعِتي بِهِا وأشراف مُ أهلِها، وأستَخيرُ الله.

فَقَالَ لَهُ ابنُ الزُّبَيرِ: أما لَو كانَ لي بِها مِثلُ شيعَتِكَ ما عَدَلتُ بِها.

قَالَ: ثُمَّ إِنَّهُ خَشِيَ أَن يَتَّهِمَهُ، فَقَالَ: أَمَا إِنَّكَ لَو أَقَمتَ بِالحِجازِ، ثُمَّ أَرَدتَ هذا الأَمرَ هَاهنا، ما خولفِ عَلَيكَ إِن شاءَ اللهُ، ثُمَّ قامَ فَخَرَجَ مِن عِندِهِ.

[في الأخبار الطوال: فَقالَ لَهُ: لَو أَقَمتَ بِهِذَا الْحَرَمِ، وبَثَثَ رُسُلُكَ فِي البُلدانِ، وكَتَبتَ إلى شيعَتِكَ بِالعِراقِ أَن يَقدِموا عَلَيكَ، فَإِذا قَوِيَ أَمرُكَ البُلدانِ، وكَتَبتَ إلى شيعَتِكَ بِالعِراقِ أَن يَقدِموا عَلَيكَ، فَإِذا قَوِيَ أَمرُكَ نَفَيتَ عُمّالَ يَزيدَ عَن هذَا البَلدِ، وعَلَيَّ لَكَ المُكانَفَةُ وَالمُؤازَرَةُ، وإن عَمِلتَ بِمَشورَتِي، طَلَبتَ هذَا الأَمرَ بِهذَا الحَرَمِ؛ فَإِنَّهُ مَجَمَعُ أَهلِ الآفاقِ، ومَورِدُ أَهلِ بِمَشورَتِي، طَلَبتَ هذَا الأَمرَ بِهذَا الحَرَمِ؛ فَإِنَّهُ مَجَمَعُ أَهلِ الآفاقِ، ومَورِدُ أَهلِ الأَقطارِ، لَم يُعدِمكَ بِإِذنِ الله إدراكَ ما تُريدُ، ورَجَوتُ أَن تَنالَهُ].

## ثم يتابع الطبري كلامه، فيقول:

فَقَالَ الْحُسَينُ «عليه السلام»: ها إِنَّ هذا لَيسَ شَيءٌ يُؤتاهُ مِنَ الدُّنيا أَحَبَّ إِلَيهِ مِن أَن أُخرُجَ مِنَ الحِجازِ إِلَى العِراقِ، وقَد عَلِمَ أَنَّهُ لَيسَ لَهُ مِنَ الْحَجازِ إِلَى العِراقِ، وقَد عَلِمَ أَنَّهُ لَيسَ لَهُ مِنَ الْأَمْرِ مَعي شَيءٌ، وأَنَّ النَّاسَ لَم يَعدِلوهُ بِي، فَوَدَّ أَنِّي خَرَجتُ مِنها لِتَخلُو لَهُ.

قالَ: فَلَمَّا كَانَ مِنَ الْعَشِيِّ ـ أُو مِنَ الْغَدِ ـ [في الأخبار الطوال: ولمَّا كَانَ فِي الْيَومِ الثَّالِثِ] أَتَى الْحُسَينَ «عليه السلام» عَبدُ الله بنُ الْعَبَّاسِ، فَقَالَ: يَا بِنَ عَمَ، ۖ إِنِي الْتَصَبَرَ وُلا أَصِبرِ ، إِنِي الْخَوَفَ مُ عَلَيكَ فِي هذَا الوَجِهِ الْهَلاكَ بِن عَمَ، ۖ إِنِي الْتَصَبَر ولا أَصِبرِ ، إِنِي الْخَوَفَ مُ عَلَيكَ فِي هذَا الوَجِهِ الْهَلاكَ وَالإستِئصالَ، إِنَّ أَهلَ العِراقِ قَومٌ غُدُرٌ فَلا تَقرَبَنَّهُم، أقِم بِهذَا البَلَدِ فَإِنَّكَ سَيِّدُ أَهلِ الْحِجازِ، فَإِن كَانَ أَهلُ العِراقِ يُريدونَكَ كَما زَعَموا، فَاكتُب إلَيهِم سَيِّدُ أَهلِ الْحِجازِ، فَإِن كَانَ أَهلُ العِراقِ يُريدونَكَ كَما زَعَموا، فَاكتُب إلَيهِم

فَليَنفوا عَدُوَّهُم، ثُمَّ اقدَم عَلَيهِم.

فَإِن أَبَيتَ إِلَّا أَن تَخُرُجَ، فَسِر إِلَى اليَمَنِ، فَإِنَّ بِهَا حُصُوناً وشِعاباً، وهِيَ أُرضٌ عَريضَةٌ طَويلَةٌ، ولِأَبيكَ بِها شيعَةٌ، وأنتَ عَنِ النّاسِ في عُزلَةٍ، فَتَكتُبُ إِلَى النّاسِ، وتُرسِلُ وتَبُثُّ دُعاتَكَ، فَإِنّي أرجو أَن يَأْتِيكَ عِندَ ذلِكَ الّذي تُحِبُّ إِلَى النّاسِ، وتُرسِلُ وتَبُثُّ دُعاتَكَ، فَإِنّي أرجو أَن يَأْتِيكَ عِندَ ذلِكَ الّذي تُحِبُّ فِي عافِيَةٍ.

فَقَالَ لَهُ الْحُسَينُ «عليه السلام»: يَا بنَ عَمِّ، إنِّي وَاللهِ لَأَعلَمُ أَنَّكَ ناصِحٌ مشْفَقٌ "، ولكِنَّى قَد أزمَعتُ وأجمَعتُ عَلَى المسير.

فَقَالَ لَهُ ابنُ عَبَّاسِ: فَإِن كُنتَ سائِراً فَلا تَسِر بِنِسائِكَ وصِبيَتِكَ، فَوَاللهِ إِنِي َّلْخَائِفِ أَن تُقتَلَ كَما قُتِلَ عُثمانُ، ونِساؤُهُ ووُلدُهُ يَنظُرونَ إِلَيهِ.

ثُمَّ قَالَ ابنُ عَبَّاسٍ: لَقَد أَقررتَ عَينَ ابنِ الزُّبَيرِ بِتَخلِيَتِكَ إِيَّاهُ وَالحِجازَ، وَاللهِ ابْدُوجِ مِنها، وهُو يَومٌ لا يَنظُرُ إلَيهِ أَحَدٌ مَعَكَ، وَاللهِ الَّذي لا إلهَ إلّا هُو، لو أَعلَمُ أَنَّكَ إذا أَخَذتُ بِشَعرِكَ وناصِيَتِكَ حَتَّى يَجتَمِعَ عَلَيَّ وعَلَيكَ النّاسُ أَطَعتني، لَفَعَلتُ ذلِكَ.

قَالَ: ثُمَّ خَرَجَ ابنُ عَبَّاسٍ مِن عِندِهِ، فَمَرَّ بِعَبدِ اللهِ بنِ الزُّبَيرِ، فَقَالَ: قَرَّت عَينُكَ يَا بنَ الزُّبَيرِ، ثُمَّ قَالَ:

يا لَـكِ مِـن قُـبَّرَةٍ بِمَعمَـرِ خلا لَكِ الجَـوُّ فَبيضي وَاصفِري وَاصفِري وَاصفِري وَاصفِري وَاصفِري وَاصفِري

هذا حُسَينٌ «عليه السلام» يَخرُجُ إلى العِراقِ، وعَلَيكَ بِالحِجازِ<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٨٣ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٧ والكامل في

٢ ـ دَخَلَ عَبدُ اللهِ بنُ العَبّاسِ عَلَى الحُسَينِ «عليه السلام» فَكَلَّمَهُ طَويلاً، وقالَ: أنشُدُكَ اللهَ أن تَهلِكَ غَداً بِحالِ مَضيعَةٍ، لا تأتِ العِراقَ، وإن كُنتَ لا بُدَّ فاعِلاً، فَأَقِم حَتّى يَنقَضِيَ المَوسِمُ وتَلقَى النّاسَ، وتَعلَمَ عَلى ما يَصدُرونَ، ثُمَّ تَرى رَأَيكَ \_ وذلِكَ في عَشرِ ذِي الحِجَّةِ سَنَةَ سِتينَ \_ فَأَبى الحُسَينُ «عليه السلام» إلّا أن يَمضِيَ إلى العِراقِ.

فَقَالَ لَهُ ابنُ عَبّاسٍ: وَالله إنّي لَأَظُنُّكَ سَتُقَتَلُ غَدَا بَينَ نِسَائِكَ وَبَنَاتِكَ كَمَا قُتِلَ عُثَمَانُ! قُتِلَ عُثْمَانُ! فَتَمَانُ! فَإِنّا لله وإنّا إلَيهِ وبَنَاتِهِ، وَاللّهِنِي لأَخَافُ أَن تَكُونَ الّذي يُقَادُ بِهِ عُثْمَانُ! فَإِنّا لله وإنّا إلَيهِ راجِعونَ!

فَقالَ الْحُسَينُ «عليه السلام»: أبا العَبّاس، إنَّكَ شَيخٌ قَد كَبَرتَ.

فَقَالَ ابنُ عَبَّاسٍ: لَولا أَن يُزرِيَ ذلِكَ بِي أُو بِكَ لَنَشَبتُ يَدَيَّ فِي رَأْسِكَ،

التاريخ ج ٤ ص ٣٧ و ٣٨ وموسوعة الإمام الحسين ج ٣ ص ٢٧٨ - ٢٨٠ عنها، وقال: أنساب الأشراف ج ٣ ص ٣٧٣ والفتوح ج ٥ ص ٦٥ وليس فيها كلام ابن الزبير، ومقتل الحسين للخوارزمي ص ٢١٦ والفصول المهمة لابن الصباغ ج ٢ ص ٧٩٨ والبداية والنهاية ج ٨ ص ١٥٩ و (ط دار إحياء التراث) ج ٨ ص ١٧١ كلها نحوه. وراجع: مناقب آل أبي طالب ج ٤ ص ٩٤ و (ط دار إحياء التراث) ج ٣ ص ٢٤ وبحار الأنوار ج ٧ ص ٣٦٢ وراجع: الأخبار الطوال ص ٣٤٢ ومقاتل الطالبيين ص ١١٠ وتجارب الأمم ج ٢ ص ٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص ٦٤ و نهاية الأرب ج ٢٠ ص ٢٠٤ والمجالس الفاخرة ص ١٠٩ وجهرة خطب العرب ج ٢ ص ٢٠٤ والمجالس الفاخرة ص ١٠٩ وجمهرة خطب العرب ج ٢ ص ٢٠٤.

ولَو أَعلَمُ أَنَّا إِذَا تَناصَينا أَقمتَ لَفَعَلتُ، ولكن لا أَخالُ ذلِكَ نافِعي!

فَقَالَ لَهُ الْحُسَينُ «عليه السلام»: لَأَن أُقتَلَ بِمَكَانِ كَذَا وكَذَا أَحَبُّ إِلَيَّ أَن تُستَحَلَّ بِي \_ يَعنى مَكَّة \_..

قالَ: فَبَكَى ابنُ عَبّاسٍ وقالَ: أقرَرتَ عَينَ ابنِ الزُّبيرِ.

فَذاكَ الَّذي سَلا بِنَفْسي عَنهُ.

ثُمَّ خَرَجَ عَبدُ اللهِ بنُ عَبّاسٍ مِن عِندِهِ وهُوَ مُغضَبٌ، وَابنُ الزُّبَيرِ عَلَى البابِ، فَلَمّا رَآهُ قالَ: يَابِنَ الزُّبَيرِ، قَد أتى ما أحبَبتَ، قَرَّت عَينْكَ، هذا أبو عَبدِ الله يَخرُجُ ويَترُكُكَ وَالحِجازَ:

يا لَـكِ مِـن قُـبَّرَةٍ بِمَعمَـرِ خلا لَكِ الجَـوُّ فَبيضي وَاصفِري وَاصفِري وَاصفِري وَاصفِري وَاصفِري وَاصفِري وَنَقِّري مَا شِئتِ أَن تُنَقِّري (١)

ونقول:

(۱) موسوعة الإمام الحسين ج٣ ص٣٨٣ وقال: الطبقات الكبرى (الطبقة الخامسة من الصحابة) ج١ ص٥٥ وترجمة الإمام الحسين من طبقات ابن سعد ص٥٢ وتهذيب الكمال ج٦ ص٤٢٠ وتاريخ مدينة دمشق ج١١ ص٢١١ وبغية الطلب في تاريخ حلب ج٦ ص٢٦١ وتاريخ الإسلام للذهبي ج٥ ص٩ وسير أعلام النبلاء ج٣ ص٢٩٧ كلاهما نحوه، وليس فيهما صدره إلى «يمضي إلى العراق» والبداية والنهاية ج٨ ص١٦٤ و (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص٧٧١ وترجمة الإمام الحسين لابن عساكر ص٧٩٧.

## وقاحة ابن الزبير:

إن ابن الزبير قد زعم يقول للحسين: «ما أدري ما تَركُنا هؤُلاءِ القَومَ وكَفُنا عَنهُم، ونَحنُ أبناءُ اللهاجِرينَ، ووُلاةُ هذَا الأَمرِ دُونَهُم الخ..».

وهذا كلام باطل، لأن فيه دساً للسم في الدسم، وفيه جرأة ووقاحة لاتطاق، فإن ابن الزبير يجعل لنفسه حقاً في الحكم وإمامة الأمة يوازي حق الإمام الحسين «عليه السلام» لمجرد كونه من المهاجرين، وقد نسي قوله تعالى: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾(١)، ونسي أن أهل بيت النبوة ومعدن الرسالة أولى من غيرهم بهذا الأمر، فإن الأحقية بهذا الأمر هي للعلماء بالله، والأمناء على وحيه، من الذين صرَّح الله بعصمتهم وطهارتهم، وجهر القرآن بعظيم فضلهم، ونص النبي «صلى الله عليه وآله» على إمامتهم، وأخذ البيعة لهم.

## لا تذهب إلى العراق:

ذكرنا فيما سبق: أن ظهور عزم الإمام الحسين «عليه السلام» على السفر إلى العراق كان في وقت مبكر، ربما قبل أكثر من شهر أو شهرين، من الوقت الذي خرج «عليه السلام» فيه. ولأجل ذلك نجد: أن محاولات إقناعه «عليه السلام» بالعدول عن عزمه هذا قد بدأت في وقت مبكر أيضاً، واستمرت إلى حين خروجه، فراجع كتابنا هذا ج١٦ فصل: ابن عمر والبيعة ليزيد، بل لقد لاحقه ناصحوه بعدم خروجه حتى وهو في طريقه إلى العراق. ثم صار يلتقي في منازل الطريق بأفراد وجماعات كانوا يدلون العراق. ثم صار يلتقي في منازل الطريق بأفراد وجماعات كانوا يدلون

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٤ من سورة البقرة.

بدلوهم أيضاً في مجال النصح. الذي كان يصب في اتجاه واحد، وهو ضرورة الإنصراف عن مسيره «عليه السلام» إلى العراق.

وحيث إن هذه المعاني تتكرر، وتقدم بعض ما يرتبط بها في عدد من الفصول السابقة، في هذا الجزء، في فصل: ابن عمر والبيعة ليزيد.. فإننا سوف نحاول أن لا نقع في محذور التكرار والإجترار، بل نذكر في البداية عمدة ما نرمي إليه، ثم نتابع الحديث عن الجوانب الأخرى، مقتصرين على مجرد لفت النظر، فليعلم ذلك.

ونقول:

#### للغادر حقوق:

وقد ورد في مطاوي كلمات الناصحين للإمام الحسين «عليه السلام»: أن العراقيين أهل غدر، ودليلهم على ذلك: ما جرى لهم مع أبيه وأخيه.. وهي حجة واهية.

أولاً: لأن اتهام أمة بأسرها بهذه التهمة وسواها مجازفة لا تستند إلى أساس.. فإذا غدرت جماعة من أمة في بلد مرة أو مرتين، فلا يعني أن جميع أهل ذلك البلد غدرة أيضاً.

ثانياً: إن من يغدر مرة أو مرتين، لا يمكن الحكم عليه بأنه يغدر في جميع الأوقات والحالات، بل لا بد من النظر إلى حالات وفائه أيضاً، ومقارنتها معها، فلعلها تكون أضعاف حالات غدره، فلا يصح حرمانه من حقوقه استناداً لحالة نادرة صدرت منه..

ثالثاً: لنفترض أن الغدر قد كثر من جماعة بعينها، فذلك لا يعني جواز

سلبها حقوقها في الهداية والرعاية من قبل من نصبه الله ورسوله لهذا المقام. بل غاية ما يتحتم عليه: هو أن يقوم بواجبه وأن يتوخى الحذر والمراقبة مع هذه الجاعة.

رابعاً: إن صدور الغدر من جماعة من الجماعات حتى لو استوعب جميع الأحوال والأوقات، فإنه لا يسمح بحرمان تلك الجماعة من حقوقها أيضاً، ما دام باب التوبة مفتوحاً على مصراعيه أمام كل مذنب. واحتمال حصولها في كل لحظة نتيجة نصيحة أو يقظة ضمير، أو ما إلى ذلك.

والشاهد على ذلك: أن رسول الله "صلى الله عليه وآله" قد بعث إلى أمة كانت منغمسة في الإنحرافات والآثام، وتهيمن عليها مفاهيم الجاهلية بصورة مذهلة.. فلم يمنعه ذلك من دعوتها إلى الحق والدين، والإستقامة والصلاح. وقد هدى الله الكثيرين منهم، وحاربه الملأ منهم سنوات طويلة، ثم إنهم لما تظاهروا بالإسلام، فإنه "صلى الله عليه وآله" مع علمه بأنهم لم يسلموا، بل استسلموا وأظهروا الإيهان، وأبطنوا خلافه. فإن معرفته بحالهم لم تسمح له بمعاملتهم على اساس ما يعرفه عنهم، بل كان يعاملهم حسب ظاهر حالهم، وفق ما يدعونه لأنفسهم.

خامساً: إن شاهد الناصحين على غدر أهل العراق هو غدرهم بأبيه وأخيه «عليهما السلام»، مع أن ذلك قد حصل قبل عشرين سنة أو يزيد، وقد مات في هذه الفترة جيل كبير من الناس، ونشأ جيل جديد لم يشارك في ذلك الغدر بأبي الحسين وأخيه «عليهم السلام»، فلماذا يحملون هذه الأجيال الجديدة وزر غيرهم؟! وكيف جاز أخذهم بذنب لم يقتر فوه؟!

سادساً: لماذا يصر هؤلاء على أن الحسين «عليه السلام» ذاهب للحرب؟! ومن أين عرف ابن عباس أنه مصر على قتال هذا الجبار. أعني يزيد، وهو لم يذكر له ذلك؟! ومن الذي قال: إن الحسين «عليه السلام» خارج لحرب أحد من الناس، فإنه هو نفسه «عليه السلام» يصرح بأنه خارج في مهمة إصلاحية في الأمة، قوامها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذا واجب عليه كما هو واجب على كل مكلف، وهو واجب على كل من تصدى لنصحه أيضاً؟!

ومن المعلوم: أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لا يقتضي الحرب، إلا إذا أراد أحد أن يتخذ منه ذريعة لارتكاب هذه الجريمة من دون مبرر.

ومن أراد أن يلتمس الذرايع للتنفيس عن حقده، أو لبلوغ شهواته، أو استجابة لعصبياته وأهوائه، فلن يعجزه اتخاذ أتفه الأسباب ذريعة لقتل أئمة الدين، وتشويه حقائق الإسلام، وغير ذلك من جرائم وعظائم.

سابعاً، وأخيراً: لقد أجاب الإمام الحسين «عليه السلام» ابن عباس على كلامه هذا بقوله: «ولكِنَّ مُسلِمَ بنَ عَقيلٍ كَتَبَ إلَيَّ بِاجتِماعِ أهلِ المِصرِ عَلى بَيعَتى ونُصرَتي».

وهذا الجواب يتناسب مع ما قلناه، من أنه «عليه السلام» لا يرتب أثراً على اتهام العراقيين بالغدر، بل هو يرى أن قبولهم ببيعته ونصرته يجعل لهم حقاً عليه لا بد له من الوفاء لهم به.

مع العلم: بأن بيعتهم لا تعني خلع يزيد وصيرورة الحسين «عليه السلام» حاكماً، بل تعنى: أنهم يعطونه عهداً بأن يطيعوا أمره، ويدافعوا

عنه، كما يدافعون عن أنفسهم، وأن يكونوا معه في المنشط والمكره.

فبذل بيعتهم ونصرتهم له جعلت لهم حقاً، وهو: أن يكون هو أيضاً معهم، ويرعى شؤونهم، ويعلم جاهلهم، ويرشدهم إلى ما فيه صلاح أمورهم..

بل قد جاء في بعض الكتب، وإن لم نجده في سائر المصادر: أنه «عليه السلام» قال لابن عباس في إحدى محاوراته معه: «وهذه كتب أهل الكوفة ورسلهم، وقد وجب علي إجابتهم، وقام لهم العذر علي عند الله سبحانه»(۱)..

ثامناً: علينا أن نضيف هنا: إلى أن ذلك لا يعني أن هذه المراسلات هي الباعث الوحيد لتوجه الحسين إلى العراق، لكي يقال: إنهم بعد أن نكثوا وقتلوا مسلم بن عقيل كان يجب عليه أن يرجع، لسقوط حقهم بغدرهم ونكثهم.

وذلك لأن الحسين «عليه السلام» قد ذكر أمرين آخرين، كل منهما يحتم عليه المضى في مهمته:

أولها: أنه لا يريد أن يكون هو الذي يستحل به حرمة الحرم الذي يكون عليه عذاب الثقلين.

الثاني: أنه خرج لطلب الإصلاح في أمة جده، يريد أن يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر.

<sup>(</sup>١) راجع: معالي السبطين ج١ ص١٥١.

#### إنك ناصح شفيق:

وقد شهد الإمام الحسين «عليه السلام» لابن عباس بأنه ناصح شفيق. وهذه الشهادة لا تعني أنه «رحمه الله» مصيب في نصيحته. غير أنه كان يتوقع خذلان أهل العراق للحسين «عليه السلام»، وأنه كان يعلم مدى حقد ورعونة يزيد، وسوء نوايا بني أمية، وقلة دينهم، وهذا كله يجعله يتخوف من أن تنتهى الأمور بكارثة تحل بالحسين «عليه السلام».

وهذا أمر صحيح في نفسه، ولا يستطيع الحسين «عليه السلام» أن يدفعه، أو أن يناقش فيه. ولذلك تجد: أنه وصف من قدم له هذه النصيحة بأنه ناصح مشفق، فراجع ما قاله لعمر بن عبد الرحمن، ولعمر بن لوذان أيضاً.

غير أن الحسين «عليه السلام» كان يرى أن هذا ليس هو كل شيء، بل هناك أمور أخرى هي التي كانت محور اهتهاماته، وهي سلامة الدين، ومستقبل الإسلام، وامتثال الواجب الإلهي بالإصلاح من خلال الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

غير أنه لم يكن «عليه السلام» يرى من المصلحة أن يصرح لناصحيه: بأنه لا يريد حرباً، لأن ذلك سيكون بمثابة إعطائه أماناً للجبار الغاصب لمقامه، بأنه سوف يتركه يتنعم بها حصل عليه. مهما أظهر من البغي والإنحراف، ومهما سفك من الدماء، وعبث بحقائق الدين.

وربها استفاد الأمويون من هذا الأمان الذي يعطيهم إياه الحسين «عليه السلام» في إعلامهم المسموم لتشويه حركته، ولإضعاف موقفه «عليه

السلام»، والتشكيك بثبوت حقه.

فكان «عليه السلام» يجيب بلوازم المعنى.. فيشير مثلاً إلى كثرة الكتب التي وصلته من أهل الكوفة. ليدلل على أن ذلك يجعل لهم حقاً عليه لا يمكن تجاهله لمجرد احتمال أن يغدروا به، فإن القصاص قبل الجناية لا يصح.. فإن علياً «عليه السلام» حين أخبر الناس عن ابن ملجم بأنه سوف يقتله، قبل له: فما يمنعك منه؟!

فقال: إنه لم يقتلني بعد (١).

وربما ذكر «عليه السلام»: أن بني أمية مصممون على قتله في أي زمان، واي مكان كان. ليدلل لهم على أن انصر افه عن السفر إلى العراق، لن يدفع عنه كيد بني أمية، بل هم سوف يلاحقونه ليقتلوه في كل زمان ومكان.

إلى غير ذلك من الأجوبة التي ستأتي إن شاء الله تعالى..

(۱) راجع: ذخائر العقبى ص۱۱۲ والجوهرة في نسب الإمام علي وآله ص۱۱۲ والإستيعاب (ط دار الجيل) ج٣ ص١١٢ والرياض النضرة ج٣ ص٢٣٣ و والإستيعاب (ط دار الجيل) ج٣ ص١١٢ والرياض النضرة ج٣ ص٢١٣ وشرح والوافي بالوفيات ج١٨ ص١٧٣ ونهاية الأرب ج٢٠ ص٢١٢ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج٨ ص١٣٦ وج١٧ ص١٧٥ و ٥٧١ وج١٨ ص١٤ و و ١٥ عن تاريخ الخميس (ط الوهبية بمصر) ج٢ ص٢٨٠ وعن مناقب العشرة (نسخة مكتبة الظاهرية بدمشق) ص٢٤ وعن الفتح المبين (مطبوع بهامش السيرة النبوية لدحلان) ج٢ ص٢٦٢ وعن وسيلة المآل (مخطوط) ص١٥٥.

## قاتلتكم لأتأمَّر عليكم:

تتاز دعوات الأنبياء عن دعوات الطواغيت والجبارين، وأهل الدنيا بأمر أساسي، وحساس جداً، وهو أن الأنبياء يدعون الناس إلى الله تعالى، وإلى طاعته، ونيل رضاه.

وإذا طلبوا من الناس أن يتبعوهم، ويأخذوا منهم، فليس ذلك لأجل أن لهم غاية وغرضاً شخصياً لهم يتعلق بهذه الطاعة، بل هي طاعة تعليم وإرشاد، وهداية، واتباع، ووساطة بينهم وبين الله سبحانه، فهم الذين يصلون الناس بخالقهم تبارك وتعالى.. وقد حفلت الآيات القرآنية الكريمة ببيان هذه المعاني، فلاحظ على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ المُبِينُ ﴾ (١).

فالأنبياء إنها يخاطبون الوجدان والضمير الإنساني، ويوقظون الفطرة، ويثيرون دفائن العقول، ويأخذون بأيدي الناس إلى الحق والصدق، ويسهلون لهم العسير، ويهدونهم إلى ما يدفعون به عنهم المخاطر، ويزيلون به من طريقهم الأشواك والعوائق.

ولم يكن الأنبياء والأوصياء والدعاة إلى الله معنيين بحرب أو قتال مع أحد، إلا إذا هو جموا، وتحتم عليهم الدفاع عن أنفسهم، وعن مالهم وعرضهم، وعن المستضعفين، وحيث يراد إذلالهم، ومصادرة حرياتهم التي أنعم الله تعالى بها عليهم..

<sup>(</sup>١) الآية ٥٤ من سورة النور.

أما الجبابرة، وأهل الدنيا، فإنها يريدون الحكم والسلطان طعمة لأنفسهم، يسخرون الناس من خلاله في خدمة أهوائهم، ويسلبون منهم حرياتهم، ويدوسون على كراماتهم، ويعبثون بأمنهم، ويشوهون قيمهم ودينهم، ويصادرون مستقبلهم.

وهذا ما قاله معاوية في النخيلة صراحةً في خطبة الجمعة: "إني \_ والله \_ ما قاتلتكم لتصلوا، ولا لتصوموا، ولا لتحجوا، ولا لتزكوا. إنكم لتفعلون ذلك. وإنها قاتلتكم لأتأمر عليكم. وقد أعطاني الله ذلك، وأنتم كارهون».

قال أبو الفرج: قال شريك في حديثه: هذا هو التهتك(١).

وعند أبي الفرج: أن مما قاله معاوية بالنخيلة: «ألا إن كل شيء أعطيته الحسن بن علي تحت قدمي هاتين، لا أفي به».

قال أبو إسحاق: «وكان والله غداراً»(٢).

(۱) راجع: مقاتل الطالبيين ص ۷۰ و (ط المكتبة الحيدرية) ص ٥٥ و ٤٦ وقاموس الرجال للتستري ج ١٠ ص ١٠٩ وراجع: الإرشاد للمفيد ص ١٧١ و (ط دار المفيد) ج ٢ ص ١٤ وشرح نهج البلاغة للمعتزلي ج ١٦ ص ١٥ عن المدائني، وص ٢٦ عن الأعمش، وشرح الأخبار ج ٢ ص ٥٣٣ وبحار الأنوار ج ٤٤ ص ٤٩ و ٥٣ والمصنف لابن أبي شيبة ج ٧ ص ٢٥١.

(۲) راجع: مقاتل الطالبيين ص ٦٩ و (ط المكتبة الحيدرية) ص ٥٥ والغدير ج ١١ ص ٧ وشرح نهج البلاغة للمعتزلي ج ١٦ ص ٢٦ وقاموس الرجال للتستري ج ١٠ ص ١٠٩.

وحسب نص المفيد: «ألا وإني كنت منيت الحسن وأعطيته أشياء، وجميعها تحت قدمي، لا أفي بشيء منها له»(١).

#### خلاصة جامعة:

نفهم مما تقدم: أن الحسين «عليه السلام» لم يكن يطلب الحكم والسلطان، بل كان يريد الإصلاح في الأمة، فجميع ما قاله له الناصحون فيما يرتبط بالذهاب إلى اليمن، أو إلى غيرها من البلاد أو الجبال ليمارس ما اقترحوه عليه من مكاتبة شيعته، أو الطلب منهم أن يخرجوا عمال يزيد من بلادهم، وغير ذلك من مقترحات، لم يكن مما يهتم له الحسين «عليه السلام»، بل كان همه منصرفاً إلى القيام بها أوجبه الله عليه وعلى كل مسلم من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهداية الناس، وصيانة دينهم وأخلاقهم.

وهذا الأمر لا ينبغي أن يثير حفيظة أحد، بل يجب على الناس كلهم أن يؤازروه فيه، بلا فرق بين كبيرهم، وصغيرهم، وعالمهم وجاهلهم، وحاكمهم ومحكومهم.

فإذا ارتكب الحكام حماقة فيما يرتبط بهذا الأمر، وأرادوا العدوان على طالب الإصلاح، من خلال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومنعه من العمل بواجبه الإلهي، فإنه «عليه السلام» سيحاول إيضاح الأمور لهم،

<sup>(</sup>۱) الإرشاد للمفيد ص١٧١ و (ط دار المفيد) ج٢ ص١٤ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٤٩ وكشف الغمة ج٢ ص١٦٤.

وسيسعى لمنعهم من الإمعان في غيهم، فإن لم يرتدعوا، فلا يجوز له الرضوخ لمطالبهم، إذ لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. أي أن عليه أن يصر على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وله الحق في دفع المعتدين عن نفسه، فإن أصروا على غيهم. فسيرضى لنفسه ما رضيه الله تعالى له. إما النصر، أو الشهادة، وسيكون سعيداً به وبها.

على أنه قد صرح: بأنه لن يبقى في مكة حتى لا تنتهك به حرمتها، وحرمة بيت الله سبحانه. مما يعني: أن بقاءه في مكة سيجعل المحذور أكبر، والأمر أدهى وأخطر، حيث إنه بالإضافة إلى أنه سوف يقتل على يدي بني أمية، فإن حرمة حرم الله، وبيت الله سوف تنتهك بقتله أيضاً..

# أستخير الله:

وقد تقدم: أن الإمام الحسين «عليه السلام» قد قال للمسور بن مخرمة: إنه سوف يستخير الله فيها هو مقدم عليه.. وفي كلامه مع ابن مطيع، ومع ابن الزبير، وابن عباس يقول أيضاً: إنه سوف يستخير الله.

ونلاحظ هنا: أن ابن عباس كان من أوليائه المخلصين.. في حين أن المسور بن مخرمة، وكذلك عبد الله بن الزبير كانا من أعدائه المبغضين..

وقد يدخل في هذا السياق أيضاً قوله لأخيه محمد ابن الحنفية: بأنه سوف ينظر في الأمر، فإنه قد يكون تعبيراً آخر عن معنى الإستخارة الذي قصده فيها قاله لابن عباس، وابن الزبير، وابن مخرمة، وابن مطيع..

والمراد بالإستخارة هنا: هو أن ينظر في تكليفه الشرعي ويعمل بمقتضاه، ويطلب منه تعالى أن يختار له أفضل السبل إليه، وأن يسهل له

الوصول إليه.

وليس المراد بالإستخارة معناها المتداول في أوساط الشيعة الإمامية وبعض من غيرهم في أيامنا هذه، وهي العمل المعروف من صلاة أو دعاء يساعد المتحير على الخروج من حالة الحيرة التي تستبد به، لعدم وضوح الأمور لديه.

نعم، ليس هذا هو المراد، لأن الإمام لا يقع في مثل هذه الحيرة، لأن الأمور عنده كالنار على المنار، وكالشمس في رائعة النهار.

#### ابن الزبير يخالف جهيع الناصحين:

يبدو: أن الإمام الحسين «عليه السلام» أراد أن يستثير مكامن الهواجس لدى ابن الزبير، حين ذكر له أن شيعته بالكوفة يكاتبونه، وأنه يفكر بإتيان الكوفة استجابة لهم..

فبادر ابن الزبير إلى حثه على فعل ذلك، بطريقة جازمة، وحازمة، فقال له: لو كان لي بها مثل شيعتك ما عدلت بها.. مما يعني: أن لدى ابن الزبير رغبة شديدة في أن يسير الإمام الحسين «عليه السلام» إلى العراق، لأنه يعرف أن أحداً لن يلتفت إلى ابن الزبير ما دام الحسين في مكة.

على اعتبار أن الناس حتى لو كانوا لا يحبون الحسين «عليه السلام» لأي سبب كان، فإنهم يرون أن موقعه من رسول الله «صلى الله عليه وآله»، ومكانته في الإسلام، وكونه من أهل البيت الذين نزلت فيهم آية التطهير، وآية المباهلة، وآية المودة في القربى، وسورة هل أتى، وغير ذلك كثير.. إنهم يرون أن ذلك يحتم عليهم ترجيح جانبه، ومراعاة موقعه حين يدور الأمر

بينه وبين ابن الزبير، أو غيره من الصحابة مها علا شأنهم..

ولكن ابن الزبير الذي باح بمكنون سره. حين خشي افتضاح أمره، وظهور حرصه على إبعاد الحسين «عليه السلام» عن الحجاز بدَّل جلده في نفس اللحظة، واتخذ موقفاً مضاداً للموقف السابق، حيث رجح للحسين «عليه السلام» البقاء في مكة، وجزم بصوابية هذا الخيار، وحتَّم على الحسين «عليه السلام» القبول به، وحرَّضه وشوَّقه إليه، وشجَّعه عليه، وزيَّنه له بأنواع من المغريات، وتعهد بأن يكون هو في طليعة المؤيدين، والساعين، والمساعدين على إنجاحه..

فأي مشورتي ابن الزبير نصدق.. وأيهما نختار؟!

#### ونجيب:

بأن الإمام الحسين «عليه السلام»، وكذلك ابن عباس قد أكدا لنا: أن ابن الزبير كان وحده من بين جميع الذين نصحوا الإمام الحسين، أو أشاروا عليه هو المخالف لمشوراتهم، والمؤيد الحقيقي لقرار الإمام بالسفر إلى العراق.

غير أن دوافع الإمام لذلك السفر هي الإصلاح في الأمة، من خلال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وليس الحرب ولا القتال..

لكن ابن الزبير يريد من الحسين «عليه السلام» أن يسافر إلى العراق ليناوئ الحكم والحاكمين، من خلال جهد عسكري، يرى ابن الزبير أن توفره للحسين «عليه السلام» بالعراق أقوى احتمالاً.. وسيكون ابن الزبير رابحاً بزعمه \_ سواء ربح الحسين «عليه السلام» تلك الحرب أو خسرها، فإن ربح الحسين الخرب، فإن ابن الزبير يكون قد تخلص من عدو قوي

وجبار، من دون أن يخسر شيئاً، ويبقى عدو آخر قد يتمكن من الوصول معه إلى حلول ترضيه. وإن خسر الحسين الحرب، وهذا ما كان يرجحه ابن الزبير لأنه كان يعلم، أو يظن: بأن العراقيين سوف ينكثون عهودهم، ويخونون أماناتهم. فسوف يتعرض الإمام الحسين «عليه السلام» وأصحابه إلى الكارثة، وبذلك يتسع المجال أمام ابن الزبير.. ويخلو له الجو في العراق وفي الحجاز، ويتخلص من عقبة كبرى تعترض طريق طموحاته أيضاً.

## هكذا عامل الحسين عليه مبغضيه:

عرفنا: أن الحسين «عليه السلام» قد أجاب عمرو بن سعيد (الأشدق) على رسالته بصورة هينة ولينة، تظهر عليها سات الهدوء والرفق، وليس فيها أي انفعال، أو تجريح، مع أن الأشدق عدو مستكبر، وهو عامل يزيد على مكة والمدينة..

ورأينا: أنه «عليه السلام» يعامل ابن الزبير أيضاً برفق وأناة، مع علمه «عليه السلام» بحقد ابن الزبير عليه، وعلى جميع بني هاشم. وحرب الجمل التي قتل فيها طلحة والزبير في حربهم لعلي «عليه السلام»، وكان الزبير أحد قادتها، لا ينساها ابن الزبير، وسوف تبقى ذكراها تؤجج أحقاده على بني هاشم. ويكفي أن نذكر: أنه حصرهم بالشعب، وصار يجمع الحطب لكى يحرقهم، فخلصهم المختار الثقفى من شره..

واللافت هنا: أننا \_ كما قلنا \_ نراه «عليه السلام» يعامل هذا الحاقد المبغض أيضاً برفق، ويحاوره بإنصاف وصدق، ولكنه «عليه السلام» كان يحرص على التصريح له بأنه لا يريد أن يكون الرجل الذي تستحل به حرمة

الحرم، فإن أباه حدثه: أن بها كبشاً يستحل حرمتها، وأنه لا يحب أن يكون ذلك الكبش، ولأن يقتل خارجاً منها بشبر، أحب إليه من أن يقتل داخلاً منها بشبر، ولأن يقتل وبينه وبين الحرم باع أحب إليه من أن يقتل وبينه وبينه شبر (١).

ولأن يقتل بالطف أحب إليه من أن يقتل بالحرم (٢).

وقال له ابن الزبير: لو جئت إلى مكة فكنت بالحرم.

فقال «عليه السلام»: لا نستحلها، ولا تستحل بنا إلخ.. (٣).

وقال لابن الزبير: لأن أدفن بشاطئ الفرات أحب إلى من أن أدفن بفناء الكعبة (٤).

(۱) راجع: تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٨٥ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٩ و الفصول والكامل في التاريخ ج٤ ص٣٨ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٦٧ والفصول المهمة لابن الصباغ ج٢ ص٧٩٨ ونهاية الأرب ج٢٠ ص٧٠٨ وشرح الأخبار ج٣ ص١٦٥.

- (٢) كامل الزيارات ص٧٧ و (ط مؤسسة النشر الإسلامي) ص١٥١ وبحار الأنوار ج٥٤ ص٨٥ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٣١٣.
- (٣) كامل الزيارات ص٧٧ و (ط مؤسسة النشر الإسلامي) ص١٥١ وبحار الأنوارج٥٤ ص٥٥ و ٨٦ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٥١٥ وشجرة طوبي ج١ ص٥١٥.
- (٤) كامل الزيارات ص٧٣ و (ط مؤسسة النشر الإسلامي) ص١٥١ و ١٥٢ وبحار الأنوار ج٥٥ ص٨٦ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص١٥٥ وشجرة طوبي

وكان «عليه السلام» يجهر بهذه الأقوال أمام الناس، وأمام ابن الزبير، فإذا كان «عليه السلام» يعلم من خلال تضافر كلمات الرسول، وكلمات أبيه وأخيه: بأن منيته ستكون في كربلاء.. وكان ابن الزبير، وكذلك غيره من الصحابة يعلمون ذلك أيضاً، لأنهم قد سمعوا هذه الأحاديث ووعوها.

وإذا كان «عليه السلام» يعلم أن ابن الزبير ينوي التحرك في مكة.. ولن يسكت عنه يزيد وبنو أمية، بل سوف يهتكون حرمة مكة به، فإن كلماته هذه لابن الزبير تكون بمثابة التحذير والنصيحة له، حفظاً لمقام الكعبة والحرم، وإقامة للحجة عليهم وعلى ابن الزبير في هذا الأمر.

بل يلاحظ: أنه «عليه السلام» يعتبر أن نفس اختيار ابن الزبير لمكة منطلقاً لحركته يعتبر هتكاً لحرمتها. ولاسيها بعد كل هذه التحذيرات التي سمعها من الإمام الحسين «عليه السلام».

## يناجيه ثم يكشف ما ناجاه به:

ومع كل هذا الرفق الحسيني بابن الزبير الحاقد والمبغض نلاحظ: أن هناك نصوصاً تذكر: أن الحسين «عليه السلام» كان إذا ناجاه ابن الزبير يبادر إلى كشف مضمون ما ناجاه به مع حضور ابن الزبير..

فعن أبي سعيد عقيصا، عن بعض أصحابه، قال: سمعت الحسين بن علي وهو بمكة، وهو واقف مع عبد الله بن الزبير، فقال له ابن الزبير: هلم إلى يا بن فاطمة، فأصغى إليه، فسارّه، ثم التفت إلينا الحسين «عليه السلام»،

ج۱ ص۱۲۵.

فقال: أتدرون ما يقول ابن الزبير؟

فقلنا: لا ندرى جعلنا فداك.

فقال: قال: أقم في هذا المسجد أجمع لك الناس.

ثم قال الحسين: والله لأن أقتل خارجاً منها بشبر أحب إليَّ من أن أقتل داخلاً منها بشبر إلخ..(١).

وعن سعيد عقيصا: إن عبد الله بن الزبير خلا بالحسين فناجاه طويلاً، ثم أقبل الحسين «عليه السلام» بوجهه إليهم. وقال: إن هذا يقول لي: كن حماماً من حمام الحرم، ولأن أقتل وبيني وبين الحرم باع أحب إلي من أن أقتل وبينى وبينه شبر الخ...(٢).

## ولعل هذا الإعلان قد لوحظ فيه ما يلي:

أولاً: أن مضمون المناجاة ليس من الأسرار، بل هو الحديث الأكثر تداولاً بين الناس في تلك الفترة..

ثانياً: يريد «عليه السلام» أن يقطع الطريق على ابن الزبير، فلا يدعي عليه أنه «عليه السلام» لم يقلها.

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك ج٥ ص٣٨٥ و (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٩ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٦٧ وراجع: الكامل في التاريخ ج٤ ص٣٨ ونهاية الأرب ج٢٠ ص٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات ص٧٧ و (ط مؤسسة النشر الإسلامي) ص١٥١ وبحار الأنوار ج٥٦ عص٥٨ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٣١٣.

#### ابن الزبير يغش الحسين علسَّالِد:

#### قال ابن الحديد المعتزلي:

"استشار الحسين "عليه السلام" عبد الله بن الزبير، وهما بمكة في الخروج عنها، وقصد العراق، ظاناً أنه ينصحه، فغشه، وقال له: لا تقم بمكة، فليس بها من يبايعك. ولكن دونك العراق، فإنهم متى رأوك لم يعدلوا بك أحداً، فخرج إلى العراق حتى كان من أمره ما كان"(١).

#### ونقول:

إن كلام ابن أبي الحديد المعتزلي فيه دس للسم بالدسم، وذلك لما يلي:

١ ـ هل كان الإمام الحسين «عليه السلام» قاصراً إلى حد أنه لا يميز
 بين النصيحة المغشوشة، والنصيحة الصحيحة؟!

٢ ـ إذا كان النبي "صلى الله عليه وآله" قد جعل مقام الإمامة للحسين في قوله: الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا، في حين كان الحسنان لا يزالان في سن الطفولة، هل كان هذا قراراً شخصياً منه "صلى الله عليه وآله"؟! وهل لم يكن يعرف أن الحسين "عليه السلام" سيكون قاصراً وساذجاً إلى هذا الحد؟!

أم كان قراراً إلهياً من حيث إن النبي «صلى الله عليه وآله» لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى؟! فيكون الله تعالى هو الذي اختار للإمامة من لا يستطيع أن يميز النصيحة السليمة من المغشوشة؟!

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة للمعتزلي ج١٦ ص٢٠١.

" لماذا اختار الحسين «عليه السلام» أحد أشد الناس بغضاً له ليستشيره في هذا الأمر المصيري والحساس؟! ألم يكن في الأمة محبون وصادقون؟!

وكيف لم يتوقع من هذا المبغض الغش والخداع، وهو يعلم أن له أطهاعاً في هذا الأمر؟!

### تقوى ابن الزبير:

وقد استبعد محمد الغزالي: أن يكون ابن الزبير قد أشار على الحسين «عليه السلام» بالخروج إلى العراق ليستريح منه، وقال: «فعبد الله بن الزبير أتقى لله، وأعرق في الإسلام من أن يقترف مثل هذه الدنية»(١).

#### ونقول:

ليت شعري، هل من يكون هو الكبش الذي يستحل به الحرم، ويكون عليه عذاب الثقلين (٢) تقياً وورعاً؟! وهل من يجمع بني هاشم في الشعب وصار يجمع الحطب ليحرقهم (٣)، هل يكون تقياً؟! وهل من يترك الصلاة

<sup>(</sup>١) حياة الإمام الحسين بن علي، للشيخ باقر شريف القرشي ج٢ ص٣١.

<sup>(</sup>۲) تاريخ الأمم والملوك (ط الأعلمي) ج٤ ص٢٨٩ والبداية والنهاية (ط دار إحياء التراث) ج٨ ص١٧٩ وشجرة طوبي ج١ ص١٢٥ ومقتل الحسين لأبي مخنف ص٦١٦ وشرح إحقاق الحق (الملحقات) ج٣٣ ص٦١٦.

<sup>(</sup>٣) مروج الذهب (ط الميمنية) ج٣ ص٨٦ و (منشورات دار الهجرة) ج٣ ص٧٦ و (٣) مروج الذهب (ط الميمنية) ج١ ص٨١ و وستدرك سفينة البحار ج٨ ص٨٠٥ وشرح نهج البلاغة للمعتزلي ج٢٠ ص١٤٧ والكنى والألقاب ج١ ص٣٨٦ وغاية المرام

على النبي «صلى الله عليه وآله» أربعين جمعة، لأن للنبي أهيل بيت سوء يخاف أن يتلعوا أعناقهم (١). هل يكون تقياً؟ وهل؟!

هذا فضلاً عن محاربته لإمام زمانه أعني على بن أبي طالب والتسبب بقتل الألوف من المؤمنين والمسلمين.

## إنك شيخ قد كبرت!!:

ويقول النص الأخير المتقدم: إن الإمام الحسين «عليه السلام» قال لابن عباس: «إنك شيخ قد كبرت». وهي كلمة قارصة لابن عباس، فيا هو المبرر لهذه القسوة منه «عليه السلام» على ابن عباس، الذي كان يتحرق خوفاً على الحسين، وكل همه هو إبعاده «عليه السلام» عن مكامن الخطر، أو هكذا خُيِّل إليه؟!

#### ونجيب:

أولاً: بأن ابن عباس قد وقع في أكثر من خطأ، فهو قد شبّه ما يجري للحسين «عليه السلام» بها جرى لعثهان. وهذا تشبيه خاطئ بلا ريب، فإن ما جرى لعثهان كان بسبب سياسات عثهان، التي آذت طوائف كثيرة من الناس، وكونت جبهة عريضة من الصحابة، وعلى رأسهم عائشة وطلحة

ج٥ ص٣٢٩ وبيت الأحزان ص٨٥.

<sup>(</sup>۱) مقاتل الطالبيين ص ٣١٥ وأنساب الأشراف (ط دار التعارف) ج٣ ص ٢٩١ و (نشر جمعية المستشرقين) ج٥ ص ٣١٧ و (ط دار الفكر) ج٧ ص ١٣٣٠ وشرح نهج البلاغة للمعتزلي ج١٩ ص ٩١ و ٩٢ وج٢٠ ص١٢٧.

والزبير ضده، وقول أم المؤمنين: «اقتلوا نعثلاً فقد كفر» معروف ومشهور.

وبالرغم من المحاولات الحثيثة التي بذلها علي «عليه السلام» معه لإصلاح الأمور، فإنه كان يَعِدُ بالإصلاح ثم يتراجع عنه، بطرق من شأنها أن تزيد الطين بلة، والخرق اتساعاً..

وأين هذا من رجل مطهر معصوم، يقتل مظلوماً لمجرد أنه يريد أن يمتثل أمر الله له بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وطلب الإصلاح في الأمة؟!

ثانياً: إن تشبيه قتل الحسين بين نسائه بقتل عثمان بين نسائه لم يكن موفقاً، ولا مستساغاً، فإن نساء الحسين «عليه السلام» إنها يتألمن على إمام معصوم، طهره الله، وهو من ذوي القربي الذين أمر الله بمودتهم. ولم يكن هذا حال نساء عثمان.

ثالثاً: ما معنى الحديث عن قود عثمان بالحسين «عليه السلام»؟!، أو العكس؟! فإن هذا قد يمهِّد الطريق أمام بني أمية لاستسهال قتل الحسين «عليه السلام» استناداً إلى كلام ابن عباس هذا. إذ قد يدَّعون أن هذا يمثل اعترافاً من ابن عباس بأن علياً وأبناءه كانوا من المشاركين أيضاً في قتل عثمان.

#### متى حصلت هذه المحاورة؟!:

وقد صرحت رواية الطبري: بأن هذه المحاورة قد جرت قبل مسير الإمام الحسين «عليه السلام» إلى العراق بيوم أو يومين، حيث قال «عليه السلام»: «قد أجمعت المسير في أحد يومي هذين».

وفي نص آخر: «قد أزمعت على ذلك في أيامي هذه».

غير أن النص الذي ذكره ابن أعثم لهذه المحاورة يقول: إن ابن عباس قال للحسين: وأنت تعلم أنه بلد قد قتل فيه أبوك، واغتيل فيه أخوك، وقتل فيه ابن عمك، وقد بايعه أهله..

والمراد بابن عمه هو مسلم بن عقيل، مع أن خبر استشهاد مسلم قد بلغ إلى الإمام الحسين وهو في زرود، وكان استشهاده قبل خروجه «عليه السلام» من مكة بيوم.

فإما أن تكون هذه الفقرة قد دست في الرواية عمداً أو سهواً، وإما أن يكون الحسين «عليه السلام» قد علم باستشهاد مسلم بعلم الإمامة، أو بوسائل خاصة منحه الله إياها، فأخبر به ابن عباس فاحتج ابن عباس بها عليه.

## سِرِيَة الهوعد:

وقد أظهرت النصوص: أن الحسين «عليه السلام»، وإن كان قد أعلن في وقت مبكر عزمه على الخروج إلى العراق، لأن بني أمية يريدون قتله، وهذا ما أظهرته محاورته مع ابن عمر وابن عباس، التي جرت له معها في أوائل قدومه «عليه السلام» إلى مكة.. فإنه كرر لهما: أن بني أمية سوف يقتلونه على كل حال، وقد روى ابن عمر وابن عباس ذلك عن النبي «صلى الله عليه وآله» في نفس تلك المحاورة التي قدمناها في الجزء الثاني عشر من هذا الكتاب، في فصل: «ابن عمر يدعو لبيعة يزيد».

وها هو «عليه السلام» يصرح لابن عباس في الرواية التي نحن بصدد الحديث عنها هنا: بأنه عازم على المسير في أحد يوميه هذين!

ثم أعلن «عليه السلام» عن موعد سفره في ليلة السفر، حيث خطب وقال: «مَن كانَ باذِلاً فينا مُهجَتَهُ، ومُوَطِّنا عَلى لِقاءِ اللهِ نَفسَهُ، فَليَر حَل مَعَنا؛ فَإِنّي راحِلٌ مُصبحاً إن شاءَ اللهُ (١).

بل سيأتي حين الكلام عن نصيحة ابن الحنيفة: أنه «عليه السلام» قد وعده بأن ينظر في الأمر.. وإذ به يرتحل في سحر تلك الليلة ولا يخبر أخاه، فلما بلغ ابن الحنفية ذلك جاء وأخذ بزمام ناقته وقد ركبها، وطالبه بوعده، فأخبره بأنه رأى الرسول «صلى الله عليه وآله»، وأمره بالخروج، لأن الله شاء أن يراه قتيلاً (٢).

## اتق الله:

وفي بعض المصادر التي ذكرت محاورة ابن عباس المتقدمة: أنه «رحمه الله» قال للحسين «عليه السلام»: «فاتق الله، والزم هذا الحرم»(٣).

(۱) مثير الأحزان ص ۳۸ و (ط المكتبة الحيدرية) ص ۲۹ والملهوف ص ٥٧ و (ط أنوارالهدى سنة ١٤١٧هـ) ص ٣٨ ومثير الأحزان ولواعج الأشجان ص ٧٠ ونزهة الناظر للحلواني ص ٨٦ وأعيان الشيعة ج١ ص ٩٩ ص.

(۲) الملهوف ص۱۲۷ و (نشر أنوار الهدى) ص٤٠ وبحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٤ والعوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص١٧٤ ولواعج الأشجان ص٣٧ و ٢٥٤ وأعيان الشيعة ج١ ص٩٣٠ و ٩٦٠ وينابيع المودة ج٣ ص٠٦ ومعالي السبطين ج١ ص١٥٠ والمجالس الفاخرة ص٥١٠ و ٢٠٨.

(٣) راجع: الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٦٥.

ونحن نشك في أن يتجرأ ابن عباس بمثل هذه الكلمة، لأنها تتضمن اتهاماً له «عليه السلام» بعدم مراعاة فروض التقوى، مع أنه يعلم بأن الحسين «عليه السلام» مطهّر بنص القرآن. في معنى أن يخاطبه بهذا الخطاب؟!

## الحسين عليه يتفأل بالقرآن:

قال في ناسخ التواريخ: «روي: أن ابن عباس ألحّ على الحسين «عليه السلام» في منعه من المسير إلى الكوفة، فتفأل بالقرآن لإسكاته، فخرج الفأل قوله تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ المُوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ (١).

فقال: إنا لله وإنا إليه راجعون. صدق الله ورسوله.

ثم قال: يا ابن عباس، فلا تلح علي بعد هذا، فإنه لا مرد لقضاء الله عز وجل»(٢).

#### ونقول:

ورد في بعض الروايات: بأن الإمام الصادق «عليه السلام» قال: لا تتفأل بالقرآن (٣). فكيف نجمع بين هذا وبين سابقه؟!

## ويمكن أن يجاب:

بأن التفؤل المنهى عنه هو محاولة كشف الغيب، وما يكون في المستقبل،

<sup>(</sup>١) الآية ٨٥ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) ناسخ التواريخ ج٢ ص١٢٢ وعن معالي السبطين ج١ ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي باب نوادر كتاب القرآن.

كشفاء المريض، أو وجدان الضالة، وما إلى ذلك، مع أن هذا لا يكون لغير من ارتضاهم الله سبحانه، وأطلعهم على ما أحب من غيبه.

أما الإستخارة، فهي طلب الرشد والصلاح والخير فيها أريد فعله أو تركه، وتفويض الأمر إلى الله تعالى في تعيينه.

وللتفؤل بالقرآن سلبية كبيرة، إذ لو أن أحداً تفأل بالقرآن معتقداً بأنه يكشف الغيب، ثم ظهر له الخلاف لشكك في صحة القرآن نفسه.

ولكنه إذا استخار بالقرآن، فإن الاستخارة تقول له: إن هذا الفعل فيه صلاح لك، فحتى لو ظهر ما يخالف ميله ورغبته، فلا يستطيع أن يجزم بأن ما ظهر له لم يكن في مصلحته، فإن الإنسان لا يعرف خيره من شره في شيء، وقد قال تعالى: ﴿وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾(١).

## أقِمْ حتى ينفض الموسم:

تقدم: أن النص الذي ذكره ابن عساكر وغيره، لمحاورة ابن عباس مع الإمام الحسين «عليه السلام»، قد اقترح فيه ابن عباس أن يؤخر الحسين «عليه السلام» سفره إلى ما بعد انقضاء الموسم، فيلقى الناس، ويعلم ما لديهم، ثم يرى رأيه، «وذلك في عَشْرِ ذي الحجة سنة ستين، فأبى الحسين إلى العراق..».

وهذا الرفض أمر طبيعي، فإن ما نسب إلى ابن عباس لم يقدم جواباً على أهم نقطة كان الإمام الحسين «عليه السلام» يصرح بها، وهي أن بني

<sup>(</sup>١) الآية ٢١٦ من سورة البقرة.

أمية يريدون قتله بأية صورة، وفي أي زمان ومكان.. ولم يزل يقول: إنه لا يريد أن تستحل به حرمة حرم الله وبيته.. فما معنى أن يقترح عليه ابن عباس هذا التأجيل الذي يحمل معه خطر التمكن من اغتياله «عليه السلام» في غمرة انشغال الناس بمناسكهم؟!

وأية ضمانة قدمها ابن عباس للإمام «عليه السلام» تجعله يطمئن إلى عدم إقدامهم على هتك حرمة مكة بقتله غيلة؟!

إلا أن يقال: إنه كان يريد خروج الإمام «عليه السلام» من مكة لكن إلى غير العراق، ويكون المراد تأخيره عن الخروج إلى العراق خاصة، لا عن أصل الخروج.

## المراد بعشر ذي الحجة:

أما قول الرواية: «وذلك في عشر ذي الحجة»، فقد يفهم منه أن المقصود به هو اليوم العاشر من ذي الحجة، فيكون بذلك مخالفاً لما هو المشهور، من أن الحسين «عليه السلام» قد خرج من مكة في اليوم الثامن من ذي الحجة، وهو يوم التروية..

غير أن من الممكن القول: بأن المراد: أن هذا الأمر قد حصل خلال الأيام العشرة من شهر ذي الحجة، فهو لم يقل في العاشر من ذي الحجة، ليكون نصاً في تحديد اليوم، بل قال: «في عشر ذي الحجة». فيكون المراد في عشر من الشهر، وبالإنصراف يتعين العشر الأولى عرفاً. فهي كلمة تحتمل وجهين من المعنى، أحدهما ما قلناه، فلا مجال للإصرار على الإشكال بها ذكر...

## ابن عباس أو ابن عياش:

روي عن عبد الله بن عباس أنه قال:

لَقيتُ الحُسَينَ بنَ عَلِيٍّ «عليه السلام» وهُوَ يَخْرُجُ إِلَى العِراقِ، فَقُلتُ لَهُ: يَا بنَ رَسولِ الله، لا تَخْرُج.

قَالَ: فَقَالَ لِي: يَا بنَ عَبَّاسٍ، أما عَلِمتَ أَنَّ مَنِيَّتِي مِن هُناكَ، وأَنَّ مَضارِعَ أصحابي هُناكَ؟!

فَقُلتُ لَهُ: فَأَنِّي لَكَ ذلِكَ؟!

قالَ: بِسِرِّ سُرَّ لي، وعِلم أُعطيتُهُ(١).

ونقول:

## ليس هذا خطاب ابن عباس:

إن ملاحظة طريقة الخطاب في هذه الرواية، والمضامين والدلالات التي حملتها، يثير أكثر من سؤال حول ما زعمته، من أن الطرف المحاور للحسين «عليه السلام» هو ابن عباس.

فأولاً: بالنسبة لطريقة الخطاب يشعر المرء: أن الذي يخاطب الحسين «عليه السلام» رجل يرى نفسه غريباً عنه، وصلة وصله معه هي أن الحسين

(۱) دلائل الإمامة ص۱۸۱ و ۱۸۲ وإثبات الهداة ج٥ ص٢٠٥ ومدينة المعاجز (ط حجرية) ص٢٠٨ و (نشر مؤسسة المعارف الإسلامية) ج٣ ص٤٤٩ والدر النظيم ص٥٣٠.

«عليه السلام» ابن رسول الله «صلى الله عليه وآله».

في حين أن ما نعهده في مخاطبات الأقارب والأرحام أنها تكون عادة أكثر دفئاً وحميمية. وهم يتوسلون بصلة القربي، فنجد ابن عباس يخاطب الحسين «عليه السلام» بقوله: يا أبا عبد الله، أو يا ابن العم، ويقول له: جعلت فداك، ونحو ذلك..

وسيأتي: أن أبا بكر بن عبد الرحمان بن الحارث يقول للحسين: يا ابن عم، إن الرحم يضائرني (أي تعطفني). ويخاطبه عمر بن عبد الرحمان بن الحارث أيضاً بـ «يا ابن العم»، وهما من بني مخزوم.

ثانياً: يضاف إلى ما تقدم: أن هذا الرجل يخاطب الحسين «عليه السلام» بكلمة واحدة، ويقول له: «لا تخرج» وكأنها قرار وأمر لا بد من الانتهاء إليه، وعدم تجاوزه مع أن الجميع يعلم: أن الحسين «عليه السلام» هو الذي قال رسول الله «صلى الله عليه وآله» عنه وعن أخيه: إنها إمامان قاما أو قعدا.. وصرح القرآن بعصمتها بمقتضى آية التطهير.

وهو من أهل البيت الذين قال رسول الله «صلى الله عليه وآله»: لا تعلّموهم، فإنهم أعلم منكم، ولا تتقدموهم فتهلكوا(١).

<sup>(</sup>۱) راجع: روضة المتقين ج۱۱ ص۲۵۰ وج۱۳ ص۱۱۰ وملاذ الأخيار ج۸ ص۲۵۰ والحب الله المحرقة ص۱۲۰ وبصائر الدرجات ص۹۶ و ۷۰ و ۷۲ و ۷۲ و و ۱۲ و الإمامة والتبصرة ص٤٤ والكافي ج۱ ص۲۰۹ و ۲۹۲ والأمالي للصدوق ص۱۲۳ وعيون أخبار الرضا ج۱ ص۱۸۲ و ۲۰۸ وكمال الدين ص۲۲۲

ثالثاً: إن قوله للحسين «عليه السلام»: أنى لك ذلك؟! يعطي: أن هذا الرجل يشكك في صحة ما أخبره به الحسين سيد شباب أهل الجنة «عليه السلام»، وهل يسأل ربيب النبوة، والإمام المعصوم عن مصادر معارفه؟! ولاسيا في الا يمكن معرفته إلا عن طريق الوحي؟! أو بطرق معرفة خاصة بالأنبياء وأوصيائهم؟!

#### من أجل ذلك كله نقول:

وتحف العقول ص٤٢٦ وكفاية الأثر ص٥٦ و ١٣٩ و ١٦٣ و ١٦٣ ووسائل الشيعة (آل البيت) ج٧٧ ص١٨٩ و (الإسلامية) ج١٨ ص١٣٩ ومصباح البلاغة (مستدرك نهج البلاغة) ج١ ص١٤٣ و ٣٣٦ و ٣٤٠ وكتاب سليم بن قيس ص١٧٨ و ٢٠٤ و ٢٠٨ و ٤١٥ والغيبة للنعماني ص٥٢ والمسترشد ص٤٠١ و ٤٦٧ والإرشاد ج١ ص١٨٠ والإحتجاج للطبرسي ج١ ص٢١٩ و ٢٢١ وج٢ ص٢٢٤ وبحار الأنوار ج١١ ص٨٤ وج٢٢ ص٤٦٥ وج٣٣ ص۱۳۰ و ۱۳۷ و ۱۳۸ و ۱۵۳ وج۲۰ ص۲۲۱ وج۳۰ ص۵۰ وج۳۱ ص٤١٧ و ٤٢٢ وج٥٥ ص٢١١ وج٣٦ ص٣٢٩ و ٣٣٠ و ٣٣٨ وج٤٩ ص١٨٠ ومرآة العقول ج٢ ص٤٢٤ وج٣ ص٢٧٩ والمعجم الكبير ج٥ ص١٦٧ وكنز العمال (ط مؤسسة الرسالة) ج١ ص١٨٨ وتفسير العياشي ج١ ص ۲۵۰ وتفسير القمي ج١ ص٤ والبرهان (تفسير) ج١ ص٢١ و ٧٤ وج٢ ص١٠٦ و ١١١ وج٣ ص٢٢٧ وج٤ ص٤٤٥ و ٤٤٥ وج٥ ص٢٠١ وإرشاد القلوب ج٢ ص٣٠٦ وينابيع المودة ج١ ص٧٤ و ١٠٩ و ١١٢ و ١١٦ و ١٢١ و ۱۳۳ وج۲ ص ٤٣٨ وج٣ ص ٣٩٩.

يبدو لنا: أن صاحب هذا الخطاب هو عبد الله بن عياش بن ربيعة المخزومي، فصحَّف الرواة كلمة عياش بكلمة عباس، وقد مات ابن عياش سنة أربع وستين هجرية.

#### تخلف ابن عباس عن كربلاء:

وقد يتساءل المرء عن سبب تخلف ابن عباس عن المسير مع الحسين إلى كربلاء، هل لأنه كان يخطِّع الحسين «عليه السلام» في مسيره ذاك، لاقتناعه بعدم جدوى هذه الحركة؟!

أو أن ثمة سبباً آخر لذلك. مع العلم: بأن ابن شهر آشوب «رحمه الله» يذكر: أن تخلفه عنه كان من أسباب الاعتراض عليه، فقد قال «رحمه الله»:

وعنِّف ابن عباس على تركه الحسين «عليه السلام»، فقال:

إن أصحاب الحسين لم ينقصوا رجلاً ولم يزيدوا رجلاً، نعرفهم بأسمائهم من قبل شهودهم.

وقال محمد ابن الحنفية: إن أصحابه عندنا لمكتوبون بأسمائهم وأسماء آبائهم (١). ويمكن أن يجاب:

أولاً: قد ذكرنا في الجزء الثاني عشر من هذا الكتاب في فصل: ابن عمر

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار ج٤٤ ص١٨٥ عن مناقب آل أبي طالب ج٤ ص١٥٣ و (ط دار المناور المناور ج٤١ ص١٩٥ و ١٩٠٥ ومستدرك إحياء التراث) ج٣ ص٢٠١ و ومدينة المعاجز ج٣ ص٥٠٣ و ٥٠٤ ومستدرك سفينة البحار ج٦ ص٢٠١ وإبصار العين ص١٣٠.

والبيعة ليزيد: أن الإمام الحسين «عليه السلام» قال لابن عباس: «فَامضِ إِلَى اللَّهِ فِي حِفظِ اللهِ وكَلائِهِ، ولا يَخفى عَلَيَّ شَيءٌ مِن أخبارِكَ»(١).

وقد قال ذلك له بعد حوار مطول جرى بينه «عليه السلام» وبين ابن عمر الذي كان يحاول إقناع الحسين «عليه السلام» بالبيعة ليزيد.

إلا أن يقال: إن هذا النص لا يجدي في دفع الإشكال، إذ لعله أمره بالكون في المدينة في أول قدومه «عليه السلام» إلى مكة، ولعله «عليه السلام» كان آنئذ بحاجة إلى مراقب للتحركات في المدينة، التي كانت لا تزال تملك تأثيراً قوياً في الأحداث.

ولم يكن «عليه السلام» آنئذ قد أعلن عن عزمه على المسير إلى العراق، بل حصل ذلك بعد أشهر، لأن تلك المحاورة قد حصلت في شهر شعبان، والمسير إلى كربلاء كان في يوم التروية في الثامن من ذي الحجة.

ثانياً: لقد كف بصر ابن عباس في أواخر عمره، ويدل على ذلك: ما روى عنه نفسه، من أنه قال:

«بينا أنا راقد في منزلي إذ سمعت صراحاً عظيماً عالياً من بيت أمِّ سلمة زوج النبي «صلى الله عليه وآله»، فخرجت يتوجه بي قائدي إلى منزلها..».

ثم ذكر أنها أخبرتهم باستشهاد الحسين من خلال رؤياها للنبي «صلى الله عليه وآله»، فلما انتبهت تفقدت القارورة التي أودعها إياها رسول الله «صلى الله عليه وآله»، وكان فيها تراب من كربلاء، فوجدت أنها صارت

<sup>(</sup>١) الفتوح لابن أعثم ج٥ ص٢٦ ومقتل الحسين للخوارزمي ج١ ص ١٩٣.

دماً عبيطاً تفور، كما قال لها النبي «صلى الله عليه وآله»(١).

فالصراخ جاء من موضع قريب جداً، وقد احتاج ابن عباس إلى من يقوده إلى ذلك الموضع، فإما أن بصره كان في غاية الضعف، أو أنه كان قد كف " بالكلية.

إلا أن يقال: لعل احتياجه إلى القائد كان بسبب عجزه وكبر سنه.

#### ويجاب:

بأنه كان يسافر من بلد إلى بلد، وهي مسافات بعيدة تعد بعشرات، أو بمئات الفراسخ. ولم يذكر المؤرخون أنه كان عاجزاً إلى الحد الذي كان يحتاج معه إلى المعين على المشي.

على أن كلمة «قائده» إنها تناسب الأعمى، أما العاجز فلا تناسبه هذه الكلمة.

ثالثاً: يبدو: أن بصر ابن عباس قد كف بصورة تدريجية، وأن ذلك قد بدأ في عهد معاوية، ثم تفاقم حتى بلغ أقصاه في أيام كربلاء، وبعده. فقد ورد: أن معاوية قال له: أنتم يا بني هاشم تصابون في أبصاركم.

فقال له ابن عباس: وأنتم يا بني أمية تصابون في بصائركم (٢).

<sup>(</sup>۱) الأمالي للطوسي المجلس ۱۱ حديث ١٤/ ٨٧ و (ط دار الثقافة سنة ١٤١٤هـ) ص١٤ الأمالي للطوسي المجلس ٢٦ حديث ٢٥٠٨ و العوالم، الإمام الحسين ج١٧ ص٥٠٨.

<sup>(</sup>۲) المعارف لابن قتيبة ص٣٢٥ و (ط٢ دار المعارف بمصر سنة ١٩٦٩م) ص٨٩٥ والمستجاد من فعلات الأجواد للقاضي التنوخي ص٢٤٧ وربيع الأبرارج٥

يقول ابن قتيبة: ثلاثة مكافيف في نسق: عبد الله بن عباس، وأبوه العباس بن عبد المطلب، وأبوه عبد المطلب بن هاشم.

قال: ولذلك قال معاوية إلخ..(١).

ص ٣٧ وعيون الأخبار لابن قتيبة ج٢ ص ٢٢٩ وراجع: إعجاز القرآن للباقلاني ص ٨٤ وتفسير السمعاني ج٣ ص ٤٥ ولسان العرب ج٤ ص ٦٥ وتاج العروس ج٦ ص ٩١ وعن محاضرات الأدباء للراغب الأصفهاني ج٢ ص ٢٩٠. (١) المعارف لابن قتيبة ص ٣٢٥ و (ط٢ دار المعارف بمصر سنة ١٩٦٩م) ص ٥٨٩.

۱ ـ الفهرس الإجمالي ۲ ـ الفهرس التفصيلي

# الفهرس الإجمالي:

| ٥   | الفصل الثاني: حصار أم فرار؟!                        |
|-----|-----------------------------------------------------|
| ٣٥  | الفصل الثالث: مسلم وَ الله في بيت طوعة              |
| ٦٣  | الفصل الرابع: مهاجمة بيت طوعة                       |
| ۸٥  | الفصل الخامس: في مواجهة الطاغوت                     |
| ١١٧ | الفصل السادس: الوصية والإستشهاد                     |
| ١٥٩ | الفصل السابع: استشهاد هاني وآخرين                   |
| ١٨٥ | الفصل الثامن: سجينان، وشهيدان قبل عاشوراء وبعدها    |
| ۲۲۳ | الباب السادس: النصائح والرحيل                       |
| YY0 | الفصل الأول: الحكام المتربصون بالحسين السُّلَةِ     |
| ۲۰۱ | الفصل الثاني: التدبير للإغتيال                      |
| ۲۸۱ | الفصل الثالث: الناصحون: مكاتبات من بعيد             |
| ۳۰۳ | الفصل الرابع: نصائح ولى وعدو: ابن عباس، وابن الزبير |

# الفهرس التفصيلي:

| ٥   | الفصل الثاني: حصار أم فرار؟!            |
|-----|-----------------------------------------|
| v   | ابن عقيل إلى قصر ابن زياد:              |
| ١٠  | حصار القصر:                             |
| ١١  | القتال وجرح مسلم:                       |
| ۲۰  | لا بد من التحرك:                        |
| ۲۱  | يا منصور أمت:                           |
| ۲٤  | لعبة الأرقام! لماذا؟!:                  |
| ۲۹  | المفاتيح بيد ابن زياد:                  |
| ٣٠  | الإلتزام بالمنطق العشائري:              |
| ٣١  | هل هذا صحيح؟!:                          |
| ٣٣  | المختار قدم بعد استشهاد مسلم:           |
| ٣٤  | الجراحة الثقيلة:                        |
| ٣٥  | الفصل الثالث: مسلم رَجِلْكُ في بيت طوعة |
| ٣٧  | النصوص والآثار:                         |
| ٤٢  | صراحة مسلم مع طوعة:                     |
| ٤٤  | هل يعرف مسلم أزقة الكوفة؟!:             |
| ٤٥  | أين ابن مظاهر والصائدي وسواهما؟!:       |
| o • | ما هرب مسلم ولا استجار:                 |

| ابن زیاد یرید مسلماً:۲۰           |
|-----------------------------------|
| إيضاحات:٥٥                        |
| مضامین خطبة ابن زیاد:٥٥           |
| الناس على دين ملوكهم: ٦٥          |
| ما لكم كيف تحكمون؟!:٧٥            |
| الوشاية بمسلم: ٩ ٥                |
| الفصل الرابع: مهاجمة بيت طوعة     |
| نصوص وآثار:                       |
| التفاوت بين الأبرار والأشرار:     |
| من الدار إلى خارجها:              |
| هكذا أسر مسلم بن عقيل:٧٢          |
| ابتليت من قبل ابنك:٥٠             |
| مسلم بنظر أعدائه:٧٦               |
| التعتيم على إنجازات وبطولات مسلم: |
| قريش هي الداء الدوي:٩             |
| أمان الغدرة الفجرة:               |
| جزع مهاجمي مسلم رَحِمْكُ :        |
| عادات نسمع بها لأول مرة:          |
| توقع الغدر من أهل الغدر: ١٣       |
| الذين هاجموا مسلماً:              |

| Λξ    | لا فرق بين الإبن والأب:           |
|-------|-----------------------------------|
| ۸٥    | الفصل الخامس: في مواجهة الطاغوت   |
| ۸٧    | مسلم يواجه أعوان الظلمة:          |
| ٩١    | أين أبناء الصحابة؟!:              |
| ٩٤    | عطش مسلم:                         |
| ٩٦    | مسلم لم يشرب:                     |
| ٩٦    | الذين سقوا مسلمًا:                |
| ٩٨    | حركة مسلم استمرت ثلاثة أيام:      |
| 99    | ما جرى بين مسلم والرجل الباهلي:   |
| 1 • • | لا نسقيك إلا من البئر:            |
| 1 • 1 | مسلم يواجه الطاغية:               |
| 1.7   | ليس لي بأمير:                     |
| ١٠٧   | ابن زياد هو السباب الشتام:        |
| 1 • 9 | الأشرار يقتلون الأخيار:           |
| 11    | خرجت على إمامك!!:                 |
| 117   |                                   |
| 117   | أمير المؤمنين الحسين عالشَّالِدِ: |
| 115   | الإمام هو ابن علي وابن فاطمة:     |
| 118   | لا تدع سوء القتلة، وقبح المثلة:   |
| 110   | رد التهمة بشرب الخمر:             |

| 117   | يكفي ما ذكرناه:                    |
|-------|------------------------------------|
| \\V   | الفصل السادس: الوصية والإستشهاد    |
| 119   | لماذا بكى مسلم؟!:                  |
| 17    | وصايا مسلم بن عقيل:                |
| ١٢٨   | أول الغدر:أول الغدر                |
| 1771  | ابن الأشعث ينفذ وصية مسلم:         |
| 177   | لا يبكي من يطلب مثل هذا:           |
| ١٣٤   | التنسيق بين مسلم والحسين علطَكِيد: |
| ١٣٦   | لماذا اختار مسلم لوصيته قرشياً؟!:  |
|       | دين مسلم:                          |
| 179   | جثة مسلم:                          |
| ١٤٠   | ابن زياد لا يمنع مسلماً من الوصية: |
| ١٤٠   | إغراءات مسلم لعمر بن سعد:          |
| 1 & 7 | هل هذا تهديد؟!:                    |
| ١٤٣:  | ابن سعد يعرض على مسلم أن يوصيه؟!   |
| ١٤٣   | هكذا قتل مسلم:                     |
|       | قم بسيفك دوني:                     |
| ١٥٠   | لا حاجة إلى التذكير:               |
| 101   | ظهور الكرامة لمسلم:                |
| 107   | تاريخ الاستشهاد:                   |

| 104               | الخبر المفجع:                     |
|-------------------|-----------------------------------|
| ١٥٤               | ابن عقيل على صواب:                |
|                   | الفصل السابع: استشهاد هاني وآخرين |
| 171               | هكذا استشهد هاني بن عروة:         |
| 170               | إيضاحات:                          |
| 170               | لا دين لابن الأشعث:               |
| ١٦٧               | وا مذحجاه، ولا مذحج لي:           |
| ١٦٨               | عصبية هاني بن عروة:               |
| ١٧٠               | هل فهم خطأ، أو تعمد الخطأ؟!:      |
| 177               | رؤوس الشهداء إلى الشام:           |
| ١٧٣               | جواب يزيد:                        |
| ١٧٥               | لماذا ابن صلخب؟!:                 |
| ١٧٧               | الشهيد عبد الأعلى بن يزيد الكلبي: |
| 179               | أي حقٍ ليزيد عند مسلم بن عقيل:    |
| ١٨٠               | أهل السنة والجماعة:               |
| ١٨١               | عبيد الله بن عمرو الكندي:         |
| 147               | العباس بن جعدة الجدلي:            |
| عاشوراء وبعدها١٨٥ | الفصل الثامن: سجينان، وشهيدان قبل |
| ١٨٧               | عبد الله بن الحارث في السجن:      |
| ١٨٧               | المختار في السجن أيضاً:           |

| ١٨٨  | ابن زياد يستصحب هاشمياً وشيعياً:                       |
|------|--------------------------------------------------------|
| 191  | تساقط رفاق ابن زياد:                                   |
| 191  | الراية الخضراء والحمراء:                               |
| 197  | هل خرج المختار مع مسلم؟!:                              |
| 197  | إستيعاب حركة المختار:                                  |
| 197  | كتاب ابن عمر:                                          |
| 197  | الشهيد قيس بن مسهر الصيداوي:                           |
| ۲۰۰  | متى استشهد ابن مسهر؟!:                                 |
| ۲۰۳  | الحسين بدأ بنفسه:                                      |
| ۲۰٤  | المؤمنون المسلمون:                                     |
| ۲۰٤: | اجتِهاعِ مَلَئِكُم عَلى نَصرِنا، وَالطَّلَبِ بِحَقِّنا |
|      | خير خُلق الله:                                         |
|      | أردت أن أريحه:                                         |
| ۲۰۹  | هل استشهد قيس في كربلاء؟!:                             |
| ۲۱۰  | ميثم التمار: سجن وشهادة:                               |
| 718  | الغيب في حياة ميثم:                                    |
| ۲۱٥  | هل حج ميثم سنة وفاته؟!:                                |
| 717  | المختار وميثم في سجن واحد:                             |
| ۲۱۸  | عاشر عشرة:                                             |

| ما علمتك إلا قواماً:                        |
|---------------------------------------------|
| رواية لا تستقيم:                            |
| الباب السابع: النصائح والرحيل               |
| الفصل الأول: الحكام المتربصون بالحسين علطية |
| بدایة:                                      |
| معاوية شريك مضارب:                          |
| تفريق جماعة المسلمين:                       |
| رسائل يزيد لأهل المدينة وابن عباس:          |
| من هم المكتوب إليهم؟!:                      |
| لي عملي ولكم عملكم:                         |
| كبير أهل بيته وسيد أهل بلاده:               |
| متى وصلت رسالة يزيد؟!:                      |
| رسالة واحدة أم رسائل؟!:                     |
| التلاعب في رسالة ابن عباس:                  |
| يزيد يعِدُ الحسين بالدنيا:                  |
| الفصل الثاني: التدبير للإغتيال              |
| بدایة:                                      |
| نصوص وآثار:                                 |
| صلاة الحسين علسًا يَهِ خلف الأشدق:          |
| الخطة اليزيدية:                             |

| 177 | فشل يحيى بن سعيد أيضاً:               |
|-----|---------------------------------------|
| 777 | الإعداد لاغتيال الإمام علشكيد:        |
| 777 | هل غادر الأشدق مكة؟!:                 |
| ٧٦٧ | رسالة الأشدق إلى الإمام علسًك الشائد  |
| 779 | إغراءات الأشدق للحسين عالشًا يُدِ:    |
| ۲۷۲ | من الذي كتب الرسالة؟!:                |
| ۲۷۲ | نصيحة ابن جعفر صواب، وهناك أصوب:      |
| ۲۷٦ | جواب الإمام على رسالة الأشدق:         |
| ۲۷٦ | ألف: من هو الشاق، وما الشقاق؟!:       |
| YVV | ب: الأمان ممن ولمن؟!:                 |
|     | هل الرؤيا عذر مقبول؟!:                |
| 779 | عون بن عبدالله بن جعدة:               |
|     | الفصل الثالث: الناصحون: مكاتبات من به |
| ۲۸۳ | بداية:                                |
| ۲۸۳ | عطفاً على ما سبق:                     |
| ۲۸٤ | بين الحسين علطًاللهِ وابن جعفر:       |
|     | رسالتان من ابن جعفر:                  |
| ۲۸٦ | أمير المؤمنين:                        |
| YAV | كتاب الأحنف بن قيس:                   |
| ۲۸۸ | عمة نت عبد الحمان:                    |

| 797               | الأصم يكتب للحسين علشكية:              |
|-------------------|----------------------------------------|
| 798               | كتاب المسور بن مخرمة:                  |
| 797               | من هو المسور بن مخرمة؟!:               |
| ٣٠٠               | أستخير الله في ذلك:                    |
| ٣٠١               | إنه درس في سياسة العباد:               |
| ، وابن الزبير ٣٠٣ | الفصل الرابع: نصائح ولي وعدو: ابن عباس |
| ٣٠٥               | الحسين علطُلَيْدٍ، وابن عباس:          |
| ٣٠٦               | ابن الزبير وابن عباس:                  |
| ٣١٢               | وقاحة ابن الزبير:                      |
| ٣١٢               | لا تذهب إلى العراق:                    |
| ٣١٣               | للغادر حقوق:                           |
| ٣١٧               | إنك ناصح شفيق:                         |
| ٣١٩               | قاتلتكم لأتأمَّر عليكم:                |
| ٣٢١               | خلاصة جامعة:                           |
| ٣٢٢               | أستخير الله:                           |
| ٣٢٣               | ابن الزبير يخالف جميع الناصحين:        |
| ٣٢٥               | هكذا عامل الحسين علشكية مبغضيه:        |
| ٣٢٧               | يناجيه ثم يكشف ما ناجاه به:            |
| ٣٢٩               | ابن الزبير يغش الحسين الشُّلَّةِ:      |
| ٣٣٠               | تقوى ابن الزبير:                       |

| ٣٣١ | إنك شيخ قد كبرت!!:              |
|-----|---------------------------------|
| ٣٣٢ | متى حصلت هذه المحاورة؟!:        |
| ٣٣٣ | سِرِّيَة الموعد:                |
| ٣٣٤ | اتق الله:                       |
| ٣٣٥ | الحسين علطَّلَةِ يتفأل بالقرآن: |
| ٣٣٦ | أَقِمْ حتى ينفض الموسم:         |
| ٣٣٧ | المراد بعشر ذي الحجة:           |
| ٣٣٨ | ابن عباس أو ابن عياش:           |
| ٣٣٨ | ليس هذا خطاب ابن عباس:          |
| ٣٤١ | تخلف ابن عباس عن كربلاء:        |
|     | الفهرس الإجمالي:                |
|     | الفهرس التفصيلي:                |